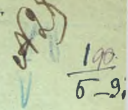
Проф. Буссе и проф. Теффдингъ.

10P 5-92

# міровоззрѣнія



# ВЕЛИКИХЪ ФИЛОСОФОВЪ.

ПЕРЕВОДЪ СЪ НЪМЕЦКАГО

подъ редакціей В. В. БИТНЕРА.

CRRITATION OF BEATAINAD

OF BE

**SUBMIOTERN** 

CEMUNANA THE CONTROL OF T

Ruseum. 35 21

Cucinest. . No....

omonas\_\_\_\_Ne

Uni o me

N. 1 7765 kg

библиозей, им. Г. Фундамента отделя

С.-ПЕТЕРБУРГЪ.

Изданіе «Вѣстника Знанія» (В. В. Битнера).

## Предисловіе.

Настоящая книга представляеть собою соединеніе двухъ сочиненій—мюнстерскаго профессора Буссе, «Die Weltanschaungen der grossen Ppilosophen der Neuzeit», и лекцій копенгагенскаго профессора Геффдинга, тоже посвященныхъ «новымъ философамъ». Об'в книги одна другую дополняють, почему мы пе сочли возможнымъ ограничиться какою-нибудь одною изънихъ. Проф. Геффдингъ начинаетъ обзоръ съ міровозэрѣнія В. Вундта и ведетъ свое изложеніе въ изв'єстномъ, и всколько субъективномъ осв'єщеній, которое выдвигаетъ на передній иланъ такихъ, наприм'єръ, философовъ какъ Ардиго, Бредли или Джемсъ, а почти замалчиваетъ Спенсера, Милля,

Ланге и др.

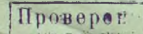
Такія чисто личныя симпатіи могуть въ читатель философски недостаточно подготовленномъ, пожалуй, нарушить, такъ сказать, перепективу
исторіи мысли и, во всякомъ случав, не вполив удовлетворить изучающаго.
Съ другой стороны, хотя мы уже издали превосходную книгу проф. Риля
по исторіи философіи, дали также сочиненіе проф. Кюльне о німецкой
философіи и книгу самого В. Вундта «Исихологія и естествознаціе», но,
несмотря на это, мы не можемъ быть увірены, что всі наши читатели
обладають тою подготовкою, которая желательна для чтенія книги Геффдинга, страдающаго, при всіхъ его безспорныхъ общензвістныхъ достониствахъ блестящаго мыслителя, уже упомянутою склонностью къ субъективной оцінкі философскихъ направленій. Необходимо было принять также
во вниманіе и то, что не всіз наши тенерешніе подписчики знакомы съ
изданными нами философскими сочиненіями.

Все это заставило насъ дополнить книгу Геффацига сочинениемъ Буссе, изъ котораго мы беремъ въ качествъ необходимаго на нашъ взглядъ введенія, характеристику новъйшей философіи со времени Канта, вліяцю котораго на послідующихъ мыслителей никъмъ, конечно, оспариваемо быть не можетъ. Такимъ образомъ, мы знакомимъ читателей какъ съ идеалистическимъ міровоззрівніемъ въ лицъ такихъ его представителей какъ Фихте, Шеллингъ, Гегель, Шопенгауэръ и Гартманъ, такъ и реалистическимъ направленіемъ философской мысли, представителями котораго являются Гербартъ и Лотце. Далъе, познакомившись съ неокантіанствомъ, читатели пере-

ходять къ позитивизму Канта, Милля и Спенсера.

Послѣ такого введенія, мы надѣемся, прекрасная книга Геффдинга будеть читаться съ гораздо большею пользою, чѣмъ безъ него. Но не желая увеличивать сочиненія свыше той пормы, которая ставится условіями изданія періодическаго органа, съ другой стороны, боясь возбудить въ неподготовленномъ читателѣ невѣрное представленіе объ относительномъ значеніи отдѣльныхъ представителей философіи, мы считаемъ необходимымъ знакомить ищущаго самообразованія читателя только съ безспорно признанными, а не субъективными взглядами автора. Эти соображенія заставили насъ исключить тѣхъ трехъ философовъ, значеніе которыхъ, по мнѣнію критиковъ Геффдинга, имъ переоцѣнено.

В. Битнеръ.





Проф. Буссе и проф. Геффдингъ.

## МІРОВОЗЗРЪНІЯ ВЕЛИКИХЪ ФИЛОСОФОВЪ.

ЧАСТЬ ПЕРВАЯ.

Проф. Буссе.

## Новая философія послъ Канта.

Общая характеристика.

Философіей Канта заканчивается, съ одной стороны, философское развитіе предшествовавшаго ей періода, съ другой стороны, она же является исходной точкой новаго періода въ развитіи философскихъ идей, періода, ею самой обусловленнаго. Она стала этимъ исходнымъ пунктомъ не только потому, что выдвинула новыя точки зрѣнія, но и потому, что ей не удалось свести воедино и согласовать различныя направленія, между которыміт она хотьла быть посредницей.—Въ ней самой заключаются еще противорѣчія, которыя и являются началомъ новыхъ, противоположныхъ направленій философской мысли. Такимъ образомъ, философія Канта не есть конечная точка философскаго развитія вообще, но представляется скорье переходной ступенью его, правда, необыкновенно знаменательной.

Первое такое противоръчіе, главнъйшее во всей системъ, дало толчокъ къ развитию двухъ противоноложныхъ направлений, идеалистическаго и реалистическаго. Кантъ провозгласилъ апріорность и вмѣстѣ съ тѣмъ субъективность формъ познанія, пространства, времени, категорій, превративъ, такимъ образомъ, весь опредъленный и познанный при ихъ посредствъ міръ въ простое явленіе. Но этотъ міръ явленій создается, по ученію Канта, сознаніемъ на основании впечатлівній, которыя производять на сознаніе предметы, независимо отъ него существующие-вещи въ себъ.-Вещи въ себъ оказываютъ воздъйствіе на познающее сознаніе, «аффицируютъ», его и даютъ ему, такимъ образомъ, -- не совсъмъ ясно, какимъ именно -- «сущность», «матерію» познанія. Вслідствіе этой аффикціи, реагируя на нее, сознаніе развиваетъ свойственныя ему апріорныя формы познанія, формуя ими «данную» ему сущность опредъленнымъ образомъ. Но, предполагая, что вещи въ себъ суть причины явленій, (что Канть дъйствительно допускаеть вещи въ себъ, остается неопровергнутымъ, несмотря на всъ сдъланныя въ этомъ направленіи попытки), Кантъ примъняетъ категорію причинности

этимъ вещамъ, становясь, такимъ образомъ, въ противорвче съ своимъ же ученіемъ о критикъ разума, согласно которому апріорныя формы познанія, наблюденія и категоріи примънимы только къ явленіямъ. Тоже



И. Кантъ.

самое приходится сказать о категоріяхъ субстанціи, реальности, бытія, единства, множественности и м. н.

Посколько впечатльніе, производимое вещами на нознающій субъекть, предшествуеть въ немъ возникновенію явленій, приходится допустить

трансцендентное, следовательно недозволенное понимание времени.

Чтобы устранить это противорвчіе, приходилось ими, признавая реальное существованіе вощей въ собъ, доказывать познаваемость ихъ разумомъ; то-есть приходилось отказаться оть скептически-критической точки зрѣнія и вернуться къ умѣренному критикой догматическому воззрѣнію: по этому пути пошло реалистическое направленіе. Или нужно было совершенно устранить вещь въ собъ, какъ гослѣдній остатокъ догматизма, и выводить явленія во всемъ нхъ объемѣ, какъ по формѣ, такъ и по матеріи, изъ субъекта: этотъ путь избрало идеалистическое направленіе.

1. Идеалистическое направленіе (Фихте, Шеллингъ, Гегель Шопенгауеръ, Гартманъ), типичнымъ представителемъ котораго является Фихте, 
старается вывести весь міръ явленій изъ субъекта («Я» у Фихте) и стремится воспроизвести какъ эти явленія, такъ равно и нужныя для образованія ихъ различныя формы познанія изъ одного единаго принципа, который долженъ быть исходной точкой всего процесса познанія и, слѣдовательно, всего міра. Кантъ поставилъ рядомъ представленія о времени и
пространствъ и свои двѣнадцать категорій, не сводя ихъ къ одному общему
началу, но въ своемъ ученіи о трансцендентальномъ воспріятіи (апперценціи)
и о силѣ воображенія все же указалъ на подобное пачало.

Фихте воспользовался этимъ указаніемъ, съ цёлью, не возвращаясь къ воздействію, производимому вещью въ себе, свести сущность и форму всего позпанія и всего опыта къ одному начальному а-ргіогі сознанія,

правда, не ипдивидуальному, но какъ бы сверхъиндивидуальному,—къ абсолютному «я». Такимъ образомъ, отпадаютъ «вещи въ себъ», находящіяся за явленіями, и эти послѣднія, вмѣстѣ съ единымъ началомъ, изъ котораго опѣ происходять, сами становятся абсолютной истиной. Далѣе, индивидуальному философствующему субъекту ставится задача—признаваемая разрѣшимой—вполнѣ философски понять эту абсолютную истину, какъ бы воспроизвести ее мышленіемъ. Ясно, что при этомъ идеализмъ отъ критической формы, какимъ онъ является у Канта, возвращается снова къ метафизикъ, изъ критической философіи образуется повая догматическая метафизикъ.

Еще ясибе, чёмъ у Фихте, выступаетъ догматически-метафизический характеръ послё-кантовскаго идеализма въ спекулятивныхъ построеніяхъ Шеллинга и Гегеля, которые ставятъ на мѣсто фихтевскаго «я» абсолютное и логическую идею, и изъ нея выводятъ природу и духъ, соприкасаясь,

такимъ образомъ, съ системой Спинозы.

Но способъ, которымъ пользуются послѣ-кантовскіе идеалисты при построеніи своихъ системъ, различенъ не только отъ до-кантовскаго раціонализма, но и отъ эмпиризма. На мѣсто строго логической дедукціи ими

ставится конструкція, спекуляція.

Измецкая спекулятивная философія ставить своею задачей спекулятивно постичь дъйствительность, діалектически воспроизвести ее творческими синтезами, основанными на интеллектуальномъ воззрѣніи; она отказывается отъ строго - послѣдовательнаго, направляемаго логическимъ принципомъ идеальности, способа заключать отъ однѣхъ мысленно-необходимыхъ истинъ къ другимъ она отказывается также основываясь на опытѣ, идти къ общимъ положеніямъ, по пути индуктивныхъ заключеній. Философія Канта дала ей основаніе и для этого метода.

Синтетическія сужденія а ргіогі, которыя, не опираясь ни на принципь идеальности, ни на опыть, тёмь не менёе признаются имёющими общее значеніе, а еще болёе та роль, которая отведена въ философіи Канта «силё сужденія» (Urteilskrait)—выдвинули мысль о возможности постигнуть дёйствительность совсёмъ инымъ, еще неизвёданнымъ путемъ геніальной интуиціи и комбинаціи, не заботясь о строгой логикъ и неза-

висимо отъ всякаго опыта.

Такимъ образомъ, становится понятнымъ, почему Гегель признаетъ противорѣчіе, которое прежде считалось признакомъ невозможнаго, чуть ли не главенствующимъ принципомъ дѣйствительности; почему Шопенгауеръ видитъ основу всякой дѣйствительности въ совершенно раціональномъ принципѣ слѣпой воли; почему Шеллингъ и Гартманъ ставятъ рядомъ съ раціональнымъ факторомъ факторъ ирраціональный. Самъ же Кантъ противоноставляетъ основанной на закономѣрности сознанія формы—сущность, какъ эмпирически «данную», непознаваемую, нѣкоторымъ образомъ случайную, словомъ ирраціональную составную часть дѣйствительности.

2. Реалистическое направеніе (Гербарть, Лотце) признаєть вещи въ себь, но отрицаєть установленное Кантомъ ограниченіе познанія въ предълахъ явленій. Познаніе допускаєть, что строго логическое мышленіе, признающее положеніе о противорічіи за высшій критерій истиннаго и ложнаго способно, по крайней мъръ до нікоторой степени, познать дійствительность, какъ она есть: опо допускаєть возможность метафизики. Такимъ образомъ, реалистическое направленіе представляєть собою, догматизмъ, смягченный критической философіей Канта. Оно во многомъ соприкасаєтся съ до-кантовскими философами, Лейбницомъ и Спинозой; въ немъ снова пріобрітаєть значеніе различіе между строго интеллектуально-необходимымъ и только эмпирическимъ познаніємъ. Это направленіе уділяєть тща-

тельное отношение къ выводамъ опытныхъ наукъ, но не останавливается

3. Однако, старанія, спекулятивных философовъ Фихте, Шеллинга и Гегеля, спекулятивно выяснить сущность вещей-міръ при помощи геніальных конценцій, не удались. Между философіей, вследствіе пренебреженія, оказываемаго ею фактамъ, основаннымъ на опытъ, и между естественными науками, которыя темъ временемъ значительно окрешли именно благодаря старательному использованию опытныхъ данныхъ, возникло противоръчіе, грозившее стать роковымъ для философіи. Тогда стала чувствоваться потребность спова вернуться къ Канту и, провъривъ себя по его ученію, искать другихъ путей.—Критицизмъ Канта, съ его разумнымъ отграниченіемъ теоретическаго познанія только на міръ явленій, казадся не только предохранительнымъ средствомъ противъ ослѣнляющаго, но ложнаго спекулятивнаго знанія, но, казалось, даваль также возможность согласовать философію съ естественными науками. Въ особенности кантовское учение о феноменахъ давало возможность, какъ полагали, разбить научными доводами матеріализма, который усиблъ возникнуть на почв естественных наукъ; представлялось возможнымъ, на ряду съ заключеннымъ въ границахъ міра явленій научнымъ познаніемъ, установить еще и идеальное міровоззрвніе. Философія Канта возродилась въ неокантіанство, настоящимъ основателемъ котораго явился Ланге.

4. Остается упомянуть еще объ одномъ направлении, четвертомъ по счету, которое вытекая также изъ ученія Канта, съ одной стороны, его опережаеть, съ другой, опирается на до-кантовскихъ философовъ. Это-позитивизмъ, представителями котораго являются Контъ, Милль и Спенсеръ. Кантъ установилъ апріорность формъ познанія, но вмѣстѣ съ тѣмъ, подчеркнуль, что ими можно пользоваться только эмпирически, такъ какъ

онъ относятся исключительно къ объектамъ опыта.

Помимо этого эмпирического момента, Кантъ сделалъ эмпиризму дальныйшія уступки, признавъ, съ одной стороны, въ чувственномъ воспріятін содержанія познанія чисто эмпирическій апостеріорный торъ, «получающійся извић», съ другой же стороны, выводи эмпирическіе законы природы изъ оныта и считая ихъ такимъ познаніемъ, которое нуждается въ подтвержденіи опыта. Позитивизмъ распространяеть этотъ эмпирическій моментъ на познаніе въ полномъ его объемѣ, развивая эмпиризмъ въ сенсуализмъ и связывая его съ принятымъ Каптомъ ученіемъ о феноменахъ. Такимъ образомъ, позитивизмъ учитъ, что воспринимаемыя нами субъективныя впечататнія, явленія пли феномены, составляють единственный предметь нашего познанія, и что задача познаванія исчернывается возможнымъ согласованіемъ, приведеніемъ въ связь и описаніемъ, т. е. объясненіемъ этихъ явленій съ точки зрвнія, установленной данными опыта.

Вещи въ себъ не признаются. При этомъ позитивизмъ пользуется, выдвинутою Гегелемъ и Дарвиномъ на первый планъ теоріею развитія, чтобы слить кантовскій апріоризмъ съ эмпиризмомъ. Формы познаванія, по мивнію позитивистовъ, для отдёльнаго субъекта (индивидуума) апріорны посколько он'в ему врождены, основаны на его прирожденной исихо-

физіологической организаціи.

По онв являются результатомъ длиннаго процесса расоваго развитія, руководимого онытомъ, -- это наследіе предковъ, которые передали намъ то, что они пріобръли опытомъ.

### І. Идеалистическое направленіе.

Фихте, Шеллинг, Гегель.—Шопенгауерг, Гартманг.

#### 1. Іоганнъ Готлибъ Фихте (1762-1814).

Фихте родился въ 1762 г. въ Раменау, въ Верхнемъ Лаузитцѣ, изучалъ первоначально богословіе, но подъ вліяніемъ сочиненій Канта, посвятиль себя философія. Съ 1794 г. онъ былъ профессоромъ въ Іенѣ, но, вслѣдствіе возбужденнаго противъ него обвиненія въ атеизмѣ, оставиль каерду въ Іенѣ въ 1799 г., и отправился въ Берлинъ, а въ 1805 г. въ Эрлангенъ. Зимою 1807—1808 г. онъ читалъ въ берлинской академіи свои знаменитыя «Рѣчи къ нѣмецкой націи», въ 1809 г. онъ принялъ профессорскую каердру въ Берлинѣ. Онъ умеръ въ 1814 г., павъ жертвой войны за освобожденіе, въ которой онъ съ женою участвовалъ, ухаживая за ранеными. Онъ заразился лихорадкой въ военномъ лазаретѣ.

Важньйшія сочиненія: Основы общей гносеологіи. Первое введеніе въ гносеологію. Второе введеніе въ гносеологію. Основы естественнаго права на началахъ гносеологіи. Система морали на началахъ гносеологіи. О назначеніи человъка. О назначеніи ученаго (популярное изложеніе системы). Сочиненія были изданы сыномъ Фихте, въ Берлинъ, въ 1845—1846 г.г.

Историческая миссія философіи Фихте заключается въ обоснованіи всего содержанія кантовской философін на единомо принципъ н въ продолженіи ея такимъ образомъ за поставленные ей самимъ Кантомъ пределы. Этотъ высшій принципъ не можетъ быть объектомъ; онъ можетъ быть выведенъ только изъ субъекта, для котораго, и въ которомъ только и существують объекты. Мы найдемъ этотъ принципъ, это начало, если направимъ свое мыщленіе на самихъ себя, если мы интеллектуально воспримемъ необходимое основаніе и представленіе всего того, что мы находимь въ себь, какъ извъстное. Представление всъхъ извъстныхъ, всего содержания «я»-есть само «я». Во всемъ, что мыслить это «я», оно мыслить въ тоже время себя; оно не можеть вообще сознавать, не сознавая себя-же. Такимъ образомъ, это «я», — (не точно определенное конкретное, эмпирическое и индивидуальное «я», но остающееся посл'я выделенія всякаго определенія, само уже заключающееся во всякомъ опредълени, общее и сверхъиндивидуальное «я» = — разумъ, разсудокъ) — это «я» есть то основание, изъ котораго исходитъ всякое опредъленное содержание сознания, и следовательно вся эмпирическая дъйствительность. Но это «я» нельзя себъ представить бездъйственнымъ, оно есть функція, дъйствіе, диятельность. («Въ началь было дѣло»). «Я» существуеть только, воспринимая себя, оно создаеть само себя собственнымъ воспріятіемъ. Изъ этого первичнаго дійствія происходять всё остальныя по внутренней необходимости, создавая по формё и матерін содержаніе сознанія. Раскрыть этоть процессь и вывести всю науку изъ субъекта, изъ «я» — составляетъ задачу «гносеологіи» или философіи.

Упоминутое первичное двиствіе Фихте опредъляеть следующимъ положеніемъ: «я» создасть само себя. Это самосозданіе «я» необходимо включаеть въ себе другой акть—«я» противоставляеть «не—я». И то, и другое неразрывно и необходимо связано; только противоставляя себе «не—я». отъ котораго оно, какъ «я», различно, «я» становится «я». Но созданіе «не—я» есть также действіе «я», есть процессъ «я». Однако, два положенія, выражающія оба эти действія, противоречать другь другу: такъ какъ созданіемъ «я» отрицается «не—я», а созданіемъ «не—я» отрицается «я». Это противоречіе сглаживается новымъ соображеніемъ, вытекающимъ съ такою же необходимостью изъ двухъ первыхъ утвержденій, а именно: «я» и «не—я» взаимно ограничивають себя, т. е. частью исключають.

«Я» противополагаеть въ себъ самомъ дълимому «я» — дълимое-же «не — я». Изъ этихъ трехъ положеній, представляющихъ собою первичныя действія «я», безусловно какъ по формъ такъ и по содержанию первое: форма и содержаніе взаимно обусловливають и опредёляють себя взаимно.—Второс положение безусловно только по формь (противоноложение нельзя вывести изъ утвержденія), по содержанію-же оно условно («не-я» предполагаеть «я»). Третье положеніе условно по формѣ (задача, которую оно рѣшаетъ, ставится ему противорфчіемъ двухъ первыхъ положеній), по содержанію же является безусловномъ (ибо ръшеніе задачи еще не дано двумя первыми положеніями). На єоображеніяхъ этихъ трехъ положеній, паконецъ, основываются логическія начала идентичности (A = A, но это правильно только тогда если существуеть А, которое въ такомъ случав равно себв самому); начала противоржчія и достаточнаго основанія, такъ же, какъ и категоріи реальности, отрицанія и сопоставленія. Всв остальныя положенія обусловливаются этими тремя главибйшими основными принципами. Они должны быть развиты изъ нихъ; при этомъ процессъ, которымъ «я», выставляя «не---я», становится въ противоръчіе съ самимъ собою и уничтожаетъ это противоръчие ограничениемъ одного другимъ, процессъ этотъ становится примърнымъ для всего последующаго развитія (діалектическій методъ: тезисъ, антитезисъ, синтезисъ). Онъ указываетъ на конечную цель развитія, лежащую одиноко въ безконечной дали. «Я» утверждаетъ себя ограниченнымъ чрезъ «не-я», постольку оно носить теоретический характеръ. Опо утверждаеть «не-я» ограниченнымъ чрезъ «я»; въ этомъ случав оно практическое. Оба эти положенія становятся во глав'ї; одно — теоретической, другое—практической философіи, на которыя ділится, по Фихте, гносеологія.

Теоретическая философія показываеть, какъ «я», какъ таковое, стремится въ безкопечное; какъ оно, въ своемъ стремленіи, вызванномъ утвержденіемъ «не - я», постоянно ставитъ себѣ границы, чрезъ которыя оно, однако, постоянно переходитъ, какъ только онѣ воспринимаются его сознаніемъ, дѣлаются его объектомъ; какъ это «я», безсознательно воспринимая и создавая сознаніе, созидаетъ свой міръ; какъ изъ каждаго соединенія обоихъ противоположныхъ стремленій (тенденцій) вытекаетъ особый родъ представленій; какимъ образомъ, наконецъ, возникаютъ чувственное воспріятіе (какъ продуктъ созидательной силы воображенія, создающей матерію или содержаніе представленія) и представленіе; категоріи, разсудокъ, способность сужденія, разумъ. Конечной точкой всего процесса развитія теоретическаго «я» является познаніе, что «не-я», которое представляется намъ міромъ объективно реальныхъ вещей, на самомъ дѣлѣ, есть

только продукть «я», его самоограниченіе.

Сладовательно, и теоретическое «я», въ конца концовъ, есть дайствующее; только потому, что оно дайствуетъ, практикуетъ, даятельно, оно можетъ быть теоретическимъ. Первенство (приматъ) практическаго разума надъ теоретическимъ, установленное уже Кантомъ, находитъ у Фихте гораздо бола рашительное выражение. Это первенство выступаетъ въ особенности въ томъ, что, по учению практической философии, все самоограничение «я» и создание мира объектовъ происходитъ по практическимъ побуждениямъ и съ практической цалью: «я» создаетъ «не-я», миръ, потому что хочетъ дайствовать, и чтобы дайствовать, должно имать объектъ, на которомъ оно можетъ проявить свою даятельность. Это первенство теоретично, чтобы быть практическимъ. По той же причина абсолютное «я» распадается на отдальныя эмпирическия «я»: природа и отдальныя эмпирическия «я» суть средства къ цали. Если же «я» создаетъ объектъ, природу, только для того, чтобы проявить свою на немъ даятельность, то изъ этого сладуетъ, что оно, чтобы остаться варнымъ своему существу и

выполнить поставленныя этимъ существомъ условія, должно сохранять свою самостоятельность въ отношении «не-я», подчинять его себъ, въ постоянно возобновляемомъ натискъ все снова и все болъс устранять границы, которыя оно себъ само поставило. — Первичное стремление «я» направлено къ абсолютной самостоятельности, независимости и свободъ; дъйствуя въ сознанін, это стремленіе выступаеть передъ сознаніемъ, какъ категорический императивъ, направляя его къ абсолютной, вытекающей изъ сущности «я» и потому безусловной, цали, именно къ автономіи, свобода, самостоятельности «я». Этпервичное) стму или чистому стремленію противуполагается естественное (природноому ремленіе, желаніе обладанія объектами и желаніе наслажденія, которое они могуть дать. Это последнее стремленіе ділаеть насть настолько же зависимыми отъ объектовъ, насколько чистое стремление насъ освобождаеть оть этой зависимости, --- но оно всетаки исходить изъ первичнаго стремленія такъ же, какъ «не-я» исходитъ изъ «я». Чтобы побороть естественное стремленіе, первичное стремление должно его себъ подчинить. Это происходить такимъ образомъ, что первичное стремление какъ бы поглощаетъ естественное, выводитъ изъ него объекть, но вм'єст'є съ тімь, сохраняеть свою тенденцію къ независимости. Оно созидаетъ и образуетъ объектъ не для потребленія, но для того, чтобы воспользоваться имъ, какъ средствомъ въ своемъ стремленіи къ самостоятельности и свободъ. Въ этой формъ первичное стремление является стремленіемъ моральнымъ (нравственнымъ). Оно побуждаетъ насъ все къ новой, все болье интенсивной дыятельности, дылая каждый достигпутый успёхъ ступенью для дальнейщихъ, направленныхъ къ той же непреложной конечной цели, стремленій. Эта никогда не прерывающаяся двительность есть добро, тогда какъ инертное потребление достигнутаго, леность, представляетъ радикальное зло. Но конечная цель всей теоретической и практической дъятельности «я» все же-само абсолютное «я», возвращающееся послъ раздъленія и раздвоенія къ полному единству и согласію съ собою. - Эта ціль, правда, находится въ безконечной дали и міровое развитіе приближается къ нему безконечно, но она темъ не мене опредвляетъ направление всего развития и, такимъ образомъ, представляетъ собою моральный міровой порядокъ.

Впоследствій Фихте определиль эту цель, какъ абсолютное бытіе, какъ сущаго бога, соединиться съ которымъ—есть конечная цель. Отдельныя «я» должны къ нему безконечно приближаться. Съ другой стороны, онъ, богъ, является основаніемъ, началомъ изъ котораго исходитъ действующее и хотящее «я», приходящее въ разладъ само съ собою, и побеждающее

этотъ разладъ своимъ дъйствіемъ и стремленіемъ.

#### 2. Фридрихъ Вильгельмъ Іосифъ фонъ-Шеллингъ (1775 – 1854).

Основатель системы тожества (Identitatssystem) быль сынъ священника въ Деонбергѣ, въ кор. Вюртембергѣ. Будучи предназначенъ отцомъ къ пасторской дѣятельности, онъ изучалъ богословіе въ Тюбингенѣ, но самъ персмѣнилъ призваніе, посвятивъ себя философіи. Въ 1798 г. онъ сдѣлался экстраординарнымъ профессоромъ въ Іенѣ, откуда былъ призванъ въ 1803 г. въ Вюрцбургъ, въ 1806 г. въ Мюнхенъ. Въ 1841 г. король Фридрихъ Вильгельмъ IV пригласилъ его въ Берлинъ. Но онъ уже не могъ оказать тамъ болѣе или менѣе глубокаго вліянія, и потому вскорѣ удалился къ частной жизни. Онъ умеръ въ 1854 г. въ Швейцаріи, въ курортѣ Рагацъ.

Главныйшія сочиненія: Первый набросокъ системы натурфилософіи. Система трансцендентальнаго идеализма. Общая дедукція динамическаго процесса или категоріи физики. Объясненіе моей философской системы.

Бруно или о естественномъ или божественномъ началѣ вещей. Разговоръ. Чтенія о методѣ академическаго изученія наукъ. Философскія изслѣдованія о сущности человѣческой свободы и связанныхъ съ нею предметахъ.

Труды его изданы сыномъ К. Ф. А. Шеллингомъ въ Штутгартъ и

Аугсбургъ въ 1856 и слъд. год.

Философія Шеллинга претеривла столько разнообразныхъ превращеній, она прошла чрезъ столько фазъ, отдвляющихся одна отъ другой крупными противорвчіями. что невозможно изложить суть ея, какъ единое цвлое.—Такъ какъ характеристика всвхъ этихъ фазъ здвсь нецвлесообразна, то последующее изложеніе ограничится, главнымъ образомъ, объясненіемъ той формы философскаго мышленія Шеллинга, которая обнимаетъ собою самыя для него характерныя мысли, наиболе оттеняющія его отношеніе къ Фихте и Гегелю: это его философія тождества (Identitatsphilosophie).

Шеллингъ исходилъ отъ Фихте, философское учение котораго онъ старался дополнить, признавая природу, которую тотъ выводиль изъ безсознательной деятельности нервичного субъекта (Ursubject), за проявивнійся духъ и, далье, за средство, которымъ пользуется творящій субъекть, чтобы воспроизвести сознаніе (въ индивидуальномъ духѣ). Далѣе, выставивъ динамическую теорію, согласно которой матерія происходить изъ противопоставленія притягивающихъ и отталкивающихъ силь, онъ взяль на себя задачу раскрыть путь, которымъ природа, восходя отъ неорганической простой матеріи чрезъ динамическіе процессы (магнитизмъ, электричество, химизмъ, гальванизмъ) къ организмамъ, наконецъ, производить духъ; такимъ образомъ, опъ присоединилъ къ спекуляціямъ Фихте педостающую имъ натурфилософію. Если уже въ этихъ снекуляціяхъ Шеллинга, построенныхъ въ общемъ на положенномъ Фихте основаніи, природа занимаєтъ въ отношени духа совершенно самостоятельное положение, то въ дальнъйшей фазъ шеллинговской философіи, представляющей возвращающуюся къ основной мысли Спинозы систему тождества, природа выступаетъ рядомъ съ духомъ, какъ координированный, равноправный факторъ. И здѣсь Шеллингъ соглашается съ Фихте, что философія должна выводить систематически всю совокупность действительности изъ одного высшаго начала. Но онъ видить это начало не въ «я»; напротивъ, ему кажется невозможнымъ выводить объектъ, природу, изъ субъекта,-«я». Такъ какъ и наобороть изъ объекта нельзя выводить субъекть, то оба должны быть сведены къ одному общему первичному началу (Urprinzip). Чтобы признать это возможнымъ, необходимо представить себъ это первичное начало какъ тождество субъекта и объекта, духа и природы, и вмъстъ, какъ безразличность (Indifferenz) обоихъ, какъ еще нераздъленное ихъ единство. - Это первичное начало есть абсолють, постигаемый интеллектуальнымъ созерцаніемъ, на которое способенъ только философъ.

Единое основаніе абсолюта, еще неразділенное единство духа и природы развертывается въ противоноставленія субъекта и объекта, идеальнаго и реальнаго, духа и матеріи; эти факторы, которые находились въ абсолють въ состояніи покоя, выступають и развертываются въ два самостоятельных ряда, идеальный и реальный. Та же противоноложность, которая разділяеть оба ряда, вмість и заключается въ нихъ самихъ, каждое изъ происходящихъ въ нихъ явленій содержить въ себь и реальный, и идеальный факторъ, съ тою лишь разницей, что въ объективномъ или реальномъ рядь вообще прообладаеть реальный факторъ, въ субъективномъ или

номъ или идеальномъ \*) рядѣ вообще идсальный.

Вмѣстѣ съ тѣмъ, развитіе обоихъ рядовъ направлено на то, чтобы

<sup>\*)</sup> Въ подлинникъ ошибка. Д. б. idealen Reihe.

въ высшемъ единств уничтожить заключающуюся въ нихъ противоположность. Поэтому въ реальномъ рядъ развите восходитъ отъ такихъ явленій («потенцій»), которыя представляютъ собою почти полное преобладаніе реальнаго фактора, къ такимъ, въ которыхъ этотъ перевъсъ все болъе уступаетъ мъсто равновъсію между обоими факторами, отъ простой матеріи, проходя черезъ свътъ и т. д. къ организмамъ и здъсь, въ свою очередь, отъ самыхъ простыхъ формъ къ высшей формъ—человъческому организму, который являетъ собою высшій продуктъ развитія реальнаго ряда. Идеальный рядъ, (который Пеллингъ, однако, не развивалъ) достигаетъ своей высшей точки въ такомъ образованіи духа, которое являетъ крайнюю, достижимую въ этомъ рядъ степень равновъсія идеальнаго и реальнаго факторовъ. Это—эстетическое воззрѣніе, которое Пеллингъ установилъ еще ранъе, какъ единство безсознательной (реальной) и сознательной (идеальной) стороны духа.

Абсолютное же тождество обоихъ міровыхъ факторовъ проявляется

только въ міровомъ ціломъ и чрезъ него.

Съ этимъ представленіемъ о міровомъ целомъ, примыкающимъ къ идеямъ Сиинозы, Шеллингъ впоследствии привелъ въ связь близкую еще Платону мысль, что міровое развитіе означаеть представленіе, осуществленіе таких в идей, которыя содержатся въ абсолють, въ богь, и которыя онъ въ себъ созерцаетъ. Въ послъднемъ, теософскомъ или мистическомъ періодъ своей философіи, подъ впечатлініемъ Якова Беме, Шеллингъ понималь міровое развитіе, міръ конечныхъ вещей, какъ выделеніе идей изъ бога, какъ своего рода отпадение отъ бога (грахопадение) и, соотватственно съ этимъ, опредълилъ цъль своего мірового развитія въ возвращеній вещей къ богу. Въ богъ покоятся идеальный и реальный факторы, разумъ и неявственное (dunkel) побуждение (воля) къ самооткровению. Отсюда міръ идей, какъ содержимое божественнаго сознанія. Изъ міра идей выдъляется затьмъ міръ дбійствительныхъ конечныхъ вещей съ его раздвоеніемъ и противоположениемъ богу, предназначенный вернуться къ богу, пройдя путь своего развитія. Богъ исходить изъ себя и возвращается къ себѣ чрезъ міровое развитіе. Въ этихъ идеяхъ Шеллингъ приходить въ соприкосновеніе съ философіей своего современника Гегеля.

#### 3. Георгъ Вильгельмъ Фридрихъ Гегель (1770—1831).

Гогель землякъ Шеллинга. Онъ родился въ 1770 г. въ Штуттгартъ, въ семът чиновника средней руки. Онъ также изучалъ богословіе въ Тюбингенъ и тоже измънилъ ему ради философіи. Поселившись въ 1801 г. въ Іенъ, онъ получилъ тамъ мъсто экстраординарнаго профессора въ 1805 г., но потерялъ его въ слъдующемъ году, вслъдствіе событія 1806 г. Послъ разнообразныхъ занятій въ послъдующіе годы онъ, наконецъ, въ 1816 г. былъ приглашенъ ординарнымъ профессоромъ въ Гейдельбергъ, и въ 1818 г. въ Берлинъ, гдъ онъ до самой смерти, послъдовавшей въ 1831 г., развивалъ такую академическую дъятельность, какую до и послъ него въ одинаковой мъръ едва-ли суждено было выполнить другому профессору.

Важныйшія сочиненія: Феноменологія духа. Наука Логики. Энциклопедія философскихъ наукъ въ краткомъ очеркѣ. Основныя черты философіи права. Чтенія по исторіи философіи, эстетикѣ, философіи религіи,

философіи исторіи.

*Труды* его изданы его друзьями и учениками, въ Берлинѣ, въ 1832 г. и слѣд.

Основныя положенія гегелевской системы выяснятся, быть можеть, лучше всего, если опреділить місто, которое она запимаеть по отношенію къ философіи Фихте и Шеллинга. Тогда какъ философія тождества выводить оба свои ряда, реальный и идеальный, изъ совершенно неопреділеннаго и индифферентнаго абсолюта, не объясняя, при этомъ, почему именно абсолють раздвояется въ эти факторы, философія Гегеля именно имість цілью объяснить, что міръ должень быль развиться и почему именно такъ, стать именно такимъ, какимъ онъ есть въ дійствительности.

Она хочеть показать, какъ все содержание дъйствительности по внутренней, неодолимой необходимости вытекаеть изъ мірового начала. Но это міровое начало не есть, не можеть быть шеллинговскимъ абсолютомъ, изъ котораго равно хорошо исходить все, а слъдовательно собственно ничего не исходитъ; это міровое начало не есть и фихтевское «я»—оно есть логическая идея, которая по внутренней необходимости развивается въ свои выводы. Міръ есть представленіе развитія логической идеи, слъдовательно, онъ есть логическій процессъ; каждая фаза мірового развитія представляетъ собою опредъленный моменть лежащей въ основъміра иден. Гегель въ этихъ воззрѣніяхъ исповѣдуетъ интеллектуализмъ, въ противность Фихте и Канту, которые признавали приматъ (первенство) практическаго разума. Но вмѣстѣ съ тѣмъ, съ рѣшительностью и логической послѣдовательностью, достигнутой послѣ Канта, развѣ еще Спенсеромъ, онъ дѣлаетъ положеніе о развити основнымъ принципомъ всей своей философіи.

Внутренняя необходимость, по которой развивается логическая идея (міровой духъ), не ость логическая необходимость, опредъленная закономъ тождества и противоръчія, по которой до-кантовскій раціонализмъ пытался производить вещи одну изъ другой; напротивъ, она—діалектическая необходимость, вращающаяся въ тріадъ тезиса, антитезиса и синтеза; по ней всякое понятіе, все дъйствительно сущее раздвояется въ себъ, переходить въ свое противоноложеніе, чтобы потомъ въ высшемъ

единеніи (синтезѣ) «устранить» это противоположеніе.

Положение о противоръчии, которое какъ-бы исключаетъ такое самораздвоеніе, не им'єсть метафизическаго значенія. Противорічіе управляєть міромъ, оно именно и есть оживляющее, побуждающее начало въ существующемъ. Міровое развитіе совершается такимъ образомъ, что непрерывно возникають противоположенія и находять свои разрішенія; изъ каждаго разрѣшенія вновь вытекають противоположенія, образуя новое развитіе и т. д. Сравниваемый съ прежнимъ раціонализмомъ, гегелевскій Логизмъ есть итчто алогическое, даже нелогическое. По Гегелю, философія должна проследить развитіе логической иден чрезъ все ся стадін и, съ помощью діалектическаго метода, обнаружить внутреннюю необходимость этого развитія. Эта задача признается разрішимой, потому что субъективное философское мышленіе, въ качествъ діалектическаго развитія, вытекающихъ въ нашемъ сознаніи, одно изъ другого понятій и объективное міровое развитіє, которое по Гегелю, есть логическій процессь, суть одно и то же. Мышленіе и бытіе тождественны, категоріи нашего мышленія суть въ тоже время міровыя категоріи.

Согласно съ тріадой тезиса, антитезиса и синтеза, логическая идея должна переходить въ свое противоположеніе, въ природу, которая съ нею тождественна, но въ то же время есть и ся противоположеніе («идея въ ея инобытіи» — Anderssein). Природа поэтому не есть, какъ у Фихте, простое самоограниченіе «я», но имъетъ по отношенію къ нему нъкоторую опредъленную самостоятельность, какъ у Шеллинга. Но она не координирована съ идеальнымъ факторомъ, какъ у послъдняго, а составляетъ

переходную ступень, переходя черезъ которую логическая идея развивается въ духъ. Выразивъ себя въ природѣ, идея возвращается въ самое себя и превращается въ духъ. Духъ есть высшее единство, бытіе въ себѣ и для себя идеи (An—und Fürsichsein), ея самооткровеніе. Въ духѣ, особенно на высшей его ступени, въ абсолютномъ духѣ, логическая идея, міровой духъ или Богъ, познаетъ самого себя, познаетъ свое безконечное, въ своемъ развитіи изъ него-же выработанное содержаніе, охватываетъ самого себя въ своемъ абсолютномъ существѣ.

Этимъ тремъ главнымъ стадіямъ мірового процесса соотвѣтствуютъ три главныя части философіи Гегеля: логика, философія природы и философія духа. Каждая изъ нихъ занимается изученіемъ развитія мірового духа въ присущей ей области, руководствуясь діалектической схемой тезиса, антитезиса и синтеза, которая не только опредѣлястъ расчлененіе цѣ-

лаго, но и овладъваетъ развитіемъ въ каждой его ступени.

Лошка, которая у Гегеля тождественна съ метафизикой и весьма отлична отъ логики въ обыкновенномъ смыслѣ, наука о чистой идеѣ, следить за развитіемъ иден до того момента, когда она выделяеть изъ себя природу, превращается въ природу; она какъ бы изображаетъ существо Бога, какимъ сно было до созданія міра. Исходной точкой логики, и, следовательно, всей системы, становится отвлеченивншее, безсодержательнъйшее и неопредъленнъйшее изъ всъхъ понятій: понятіе о чистомъ бытін, о «простой непосредственности». По своему отвлеченному, лишенному всякаго определеннаго содержанія свойству, это понятіе тождественно съ своимъ противоположеніемъ, съ абсолютнымъ небытіемъ (Nichts), въ которое оно поэтому переходить. Высшій синтезь обоихь, въ которомь «устраинется» противоръчие бытия и небытия, есть возникновение (dasWerden) ньчто существующее и, вмъстъ, не существующее. Такимъ образомъ, развитіе восходить чрезь бытіе (Dasein) и вытекающія изъ него противорвчія, чрезъ бытіе въ себв и для себя, чрезъ количество и мвру, чрезъ сущность и понятие до абсолютной идеи. Здёсь достигается тоть моментъ, когда идея «становится внъ себя» (sich ausserlich wird), когда она изображаеть себя природой.

Философія природы (наиболье слабая часть системы Гегеля, въ которой онъ опирается на Шеллинга) следить за развитемъ, которое проходить идея въ своемъ инобыти, т. е., какъ природа. Здъсь одна за другой необходимо следують ступени: общее идеальное внебытие въ пространстве и времени — предметъ математики; реальное раздельнобытие, неорганическая природа — предметъ физики, и живая дъйствительность, органическая природа—предметь физіологіи. Въ своихъ выводахъ математика, физика неорганическаго (механика, элементарная и индивидуальная физика) и физика органическаго или органика (занимающаяся геологіей, растительнымъ и животнымъ міромъ) являются подраздѣленіями, на которыя распадается натурфилософія. Следуеть еще заметить, что идея не воплощается въ природе въ чистомъ видъ, но что въ ней остается нъкоторый ирраціональный остатокъ, который Гегель именуетъ случайностью. Поэтому никакое животное не представляеть собою родовыхъ особенностей въчистомъ видь, но всегда въ немъ выражены признаки индивидуальные, со всеми случайностями индивидуального образованія. Это явленіе обусловливается тімь, что при-

рода есть идея «въ ея инобытіи».

Восходя до животнаго организма, идея, ставшая въ природѣ внѣ себя, возвращается опять къ себѣ, становится духомъ. Изслѣдованіемъ развитія духа занимается философія духа, послѣдняя и самая важная по значенію часть системы Гегеля. И въ ней, притомъ, съ особенной ясностью, выступаеть діалектическая тріада. Духъ является субъективнымъ, объективнымъ

и абсолютнымъ. Субъективный духъ, въ свою очередь, расчленяется на три разряда: душу, сознаніе, духъ, которыми занимаются антропологія, феноменологія и неихологія. Он'в разсматривають субъективный духъ въ его природной опредъленности и зависимости отъ природы, въ его противоръчіи съ природой и въ его происходящемъ отъ познаванія примиреніи съ нею; онъ слъдять за его развитіемъ, начиная отъ простого сознанія до соединяющаго въ себъ практическій и теорстическій разумъ свободнаго духа, который, какъ таковой, стоитъ выше субъективнаго и индивидуальнаго и становится, такимъ образомъ, объективнымъ духомъ. Ученіе объ объективномъ духъ трактуетъ объ общемъ человъческомъ разумъ, который, выступая въ установленіяхъ человъческой, государственной и общественной жизни, какъ объективное явленіе, самъ становится какъ бы объективнымъ. Онъ дълится на: (отвлечение) право (собственность, соглашение, наказание. Неправота есть «устраненіе» или отрицаніе права, наказаніе есть отрицаніе отрицанія права и, сл'ідовательно, возстановленія права. Теорія возмездія); на моральность (субъективную совъсть съ ея вельніемъ, которое, однако, можетъ придти въ столкновение съ объективными силами и должно имъ подчиниться въ высшемъ единствъ, и на правственность (объективныя, нравственно-правовыя установленія: семья, общество, государство). Изъ явленій последняго ряда Гегель посвятиль особое, преимущественное вниманіе государству, его организаціи и властямъ (его политическимъ идеаломъ была насл'ёдственная конституціонная монархія съ сильной правительственной властью). Въ государствъ онъ видълъ и поклонялся осуществленію и объективаціи общаго человьческаго разума. Въ установленіи совершеннаго государства, въ которомъ воля отдёльной личности находится въ полномъ согласін съ общею волею и, которос поэтому представляеть собою совершенную свободу, заключается цъль и задача всемірной исторіи, которая выражаетъ прогрессъ въ сознаніи свободы. Въ исторіи обращается, главнымъ образомъ, внимание на взаимное отношение государствъ, какъ оно развертывается въ мирной конкуренціи и въ военныхъ столкновеніяхъ. Въ гегелевскомъ широкомъ пониманіи исторіи отдільные народы и великія историческія личности являются средствомъ, которымъ пользуется міровой духъ (Провидъніе), чтобы осуществлять свои, предначертанныя діалектическимъ развитіемъ его существа, ціли. Каждый имфющій историческое значеніе народъ играетъ на міровой сценъту роль, которая ему предназначена смысломъ цълаго, онъ изображаетъ опредъленный моментъ развитія міроваго духа, доводить этоть моменть до полнаго, яснаго выраженія и, окончивъ свою историческую миссію, сходить со сцены, предоставляя другому, болве молодому народу дальнайшее проведеніе культурнаго развитія.—Отдальныя дъйствующія лица, сколько бы ни думали, что они прослъдують собственныя цъли, въ дъйствительности суть работники на службъ мірового духа, являясь его органами; заставить частныя цёли и намёренія отдёльных вличностей служить задачамъ иден есть «хитрость идеи». Такимъ образомъ, исторія есть величественная драма, полная прогресса и движенія, въ которой, естественно, имфются налицо и трагические моменты.

Наконецъ, общій духъ постигаетъ самого себя, какъ абсолютный духъ, въ которомъ «устранены» противорьчія между субъектомъ и объектомъ, между мышленіемъ и бытіемъ. Это самонознаніе духа проходитъ опять три ступени. Въ формъ созерцанія духъ проявляетъ свою сущность въ искусствь, въ формъ представленія—въ религіи, въ формъ пониманія—въ философіи. Всъ три формы проходятъ кругъ историческаго развитія. Ступени искусства суть—символическое искусство востока, классическое—грековъ и романтическое германскихъ пародовъ; ступени религіи—естественная религія, религія духовной индивидуальности (у іудеевь—величіе, у грековъ—красота,

у римлянъ — разсудокъ) и абсолютная религія (христіанство, догмату о троицѣ котораго Гегель даетъ спекулятивное толкованіе); ступени философін, наконецъ, суть философскія системы, составляющія содержаніе философін исторіи. Великія философскія системы представляютъ рядъ развитія, протекающій по внутренней діалектической необходимости, въ которомъ каждая система занимаетъ опредѣленное мѣсто, преднамѣченное ей логической связью съ цѣлымъ, и изображаютъ опредѣленную ступень логическаго процесса развитія. Поэтому въ нашемъ сознаніи послѣдовательность системъ покрываетъ послѣдовательность понятій. Каждая система вызываетъ другую, ей противоположную; образующееся, такимъ образомъ, противоположеніе находитъ свое разрѣшеніе въ другой новой системѣ, въ которой, какъ въ синтезѣ, предыдущія системы заключаются, какъ «снятые моменты». Философія самого Гегеля, наконецъ, есть заключительный синтезъ, въ который включены всѣ прежнія системы и соединены въ одно великое, объемлющее пѣлое. Въ философіи Гегеля абсолютный духъ приходить къ самопознанію въ адэкватной формѣ и познаетъ въ пройденномъ имъ историческомъ развитіи содержаніе своего собственнаго существа.

#### 4. Артуръ Шопенгауеръ (1788—1860).

Артуръ Шопенгауеръ родился въ 1788 г. въ Данцигъ. Онъ былъ сынъ богатаго купца. Предназначенный отцомъ въ купцы, послъ его смерти онъ



Арт. Шопептауеръ.

последоваль своему влечению къ научнымъ занятиямъ. Въ 1820 г. опъ поступилъ доцентомъ въ берлинский университетъ, но усибха не имелъ. Въ 1831 г., спасаясь отъ холеры въ Берлине, онъ переселился въ Франкфуртъ на Майне, где и жилъ, какъ частный человекъ, до самой смерти, носледовавшей въ 1860 г.

Плавныя сочименія. О четвероякомъ корив закона достаточнаго основанія. Міръ, какъ воля и представленіе (важивійній его трудъ). О волювъ природів. Двіз основныя проблемы этики. (О свободів воли и объ основаніяхъ морали). Парэрга и паралипомена.

Труды изданы, вмёстё съ рукописными посмертными сочиненіями,

Гризебахомъ въ Лейпцигъ (Унив. библ. Реклама).

Право причислить обоихъ философовъ пессимизма, Шопенгауера в Гартмана, къ представителямъ идеалистическаго направленія, даетъ намъ, помимо ихъ идеалистическаго основнаго міровоззрѣнія, еще и то обстоятельство, что оба они опредѣляютъ принимаемое ими міровое начало спекулятивно въ нѣкоторомъ родѣ по интуиціп. Кромѣ того, шопенгауеровское міровое начало близко подходитъ къ фихтевскому, а гартмановское къ шеллинговскому. Съ другой стороны, слѣдуетъ признать, что какъ Шопенгауеръ, такъ и Гартманъ стоятъ гораздо ближе къ эмпирическому изслѣдованію, особенно къ точному естествознанію, чѣмъ спекулятивные философы, и что они поэтому находятся въ гораздо болѣе близкой связи съ Кантомъ, чѣмъ послѣдніе. Въ этомъ отношеніи они являются связующимъ звеномъ между идеалистическимъ и реалистическимъ направленіями.

Шопенгауеръ, прежде всего, въ теоретико-познавательномъ отношеним сходится съ Кантомъ въ томъ, что онъ признаетъ полученную опытнымъ

путемъ дъйствительность явленіемъ: міръ есть мое представленіс.

Оно обусловлено апріорными вытекающими изъ наблюденія формами пространства и времени, и разсудкомъ, сущность котораго заключается въ познаванін каузальности (причинности); (Шопенгауеръ свелъ двѣнадцать кантовскихъ категорій къ одной этой категоріи каузальности). Съ помощью апріорныхъ формъ опыта пространства и времени познающій субъектъ прежде всего создаеть возможность объективной действительности; относи затемь, испытываемыя впечатльнія (ощущенія), при посредствь принципа причинности, на вившнія причины и наглядно представляя посліднія, субъекть воспроизводить развертывающійся и пребывающій въ пространств'ь и времени матерьяльный міръ. Объ этотъ общензвастный фактъ должна, по необходимости и навсегда, разбиться теорія матеріализма, который извращая истинное положение вещей, отправляется отъ матеріи къ познающему сознанію, отъ творенія къ творцу. Какъ Канть изъ того факта, что міръ есть простое представленіе, вывелъ заключеніе, что все наше познаваніе субъективно и ограничено міромъ явленій, берущимъ начало въ собственной нашей познавательной способности, которая имъ и управляетъ, такъ и Шопенгауеръ учитъ, что мы, несмотря на все наше научное разсудочное познаніе, управляемое закономъ достаточнаго основанія, можемъ выводить только явленія изъ явленій, но никогда не будемъ въ состоянін постичь лежащую въ основаніи явленій абсолютную сущность вещей, вещь въ себъ. Въ этомъ намъ не поможетъ и разумъ, который, по Шопенгауеру, имветь одну задачу — превратить познанное опытомъ въ отвлеченныя понятія, для лучшаго обозрѣнія, сохраненія и передачи. Если бы не существовало другого средства познавать вещь въ себъ, кромъ развивающагося ири помощи закона достаточнаго основанія научнаго нознанія, то она должна бы остаться на въки непознанной. Но такое другое средство существуеть. Мы сами представляемъ изъ себя вешь въ себъ; погружаясь въ наше внутреннее существо, ул постигаент нашу сущность по непосредственной

интунцій, постигаемъ ее какъ волю. Мы прежде всего и въ самомъ основаніи нашемъ-волевыя существа, потомъ только познающія. Познавательная способность (Intellekt) есть вторичное явленіе, она представляеть функцію воли. Познавъ, что мы сами, въ самомъ своемъ основании, представляемъ волю, мы находимъ ключъ, открывающій намъ пониманіе сущности другихъ вещей. Что мы въ нашемъ непосредственномъ внутреннемъ познаваніш воспріяли, какъ волю, то представляется нашему внішнему познаванію, посредствомъ закона объ основаніи (именно о созерцательныхъ формахъ пространства и времени и о принципъ причинности), какъ органическое тьло. Такимъ образомъ, тьло есть внъшнее проявление воли, оно, разсматриваемое извит, есть то-же, что, при внутреннемъ разсмотртнін-воля. оно есть превращенная въ объекть, «объективированная» воля или «объективаація» воли. - Это положеніе равнозначуще какъ для тела въ целомъ, такъ и для отдельныхъ его частей. Такъ, мозгъ есть объективированное побуждение къ познаванию, такъ сказать, объективаация интеллекта, зубы, горло, желудокъ и кишки-объектированный голодъ, побуждение къ интанію, и т. д. Каждая часть телеснаго организма соответствуеть извёстной сторонъ нашего духовнаго организма. Такимъ образомъ, у Шопенгауера твлу не противополагается «душа», двиствующая на него и получающая отъ него воздействіе, но тело и душа (т. е. — воля) суть две стороны одной и той же вещи, изъ которыхъ, правда, только одна, именно воля, действительно реальна, тогда какъ тело есть проявление или объективація воли, обусловленное, опредвленное и воспринятое нашей познавательной способностью, связанною пространствомъ, временемъ и причипностью. Выражая этотъ взглядъ на взаимоотношение тъла и души, Шопенгауеръ признаетъ положение, которое теперь принято называть исихофизическимъ параллелизмомъ \*).

По аналогіи съ этимъ соотношеніемъ мы, слідовательно, вправів разсматривать и составить себі представленіе объ остальныхъ вещахъ, во
первыхъ, о другихъ людяхъ, затімъ о животныхъ и растепіяхъ, наконецъ,
о всемъ неорганическомъ мірів, о вещахъ въ боліве тісномъ смыслів, о неодушевленныхъ предметахъ. (Надо при этомъ замітить, что, хотя Шопенгауеръ и считалъ непреложнымъ утвержденіе, что весь внішній міръ есть
молько мов представленіе, что кроміт меня ність ничено реальнаго (солинсизмъ), но онъ же считаль это утвержденіе настолько безсмысленнымъ,
что защитниковъ его находиль не безполезнымъ помітщать въ домъ умалишенныхъ). Всі эти предметы представляють объективацій воли, они
также, но основной, внутренней сущности своей суть воля, побужденіе,
тогда какъ ихъ внішему чувственному, связанному временемъ, про-

странствомъ и причинностью, сознанію.

Конечно, чѣмъ болѣе внѣшняя сторона предметовъ отлична отъ образа и подобія нашего тѣла, тѣмъ болѣе отличною отъ нашей воли нужно вообразить себѣ и ту волю, которая представляеть ихъ внутреннюю сущность.—Нельзя положить въ основаніе всѣхъ вещей сознательное, разумное воленіе (d. Wollen) которое мы замѣчаемъ въ себѣ, напротивъ, чѣмъ нижемы спускаемся по ступенямъ вещей, тѣмъ далѣе отодвигается моментъ сознанія. На самыхъ нижнихъ ступеняхъ реальности, въ химическихъ и физическихъ процессахъ, проявляется только глухое, безсознательное стремленіе, слѣпая безсознательная воля. Н какъ болѣе высокія ступени види-

Проф. Буссе. Нован философия цосят канта. ОГДЕЯ Е В МЕ

N11721

СЕМИПАЛАТИНСКОЙ Областноя Библиотени им. И В ГОГОЛЯ

<sup>\*)</sup> Именно пдеалистическую его форму, Ср. о психофизическомъ нараллелиямъ проф. Л. Буссе: Geist. und Körper, Seele und Leib. Lpz. 1903. Впрочемъ, у Шопенгауера рядомъ съ пдеалистическимъ нараллелизмомъ стоитъ и наторъжанстическог понимание соотношентя възду ту-ломъ и дуной, т. к. онъ часто принимаетъ инт на к. з., ка в рукиво мате

маго міра развиваются изъ болѣе низкихъ, высшія животныя формы происходять изъ низшихъ (Иопенргауеръ признаетъ иѣкоторымъ образомъ
теорію происхожденія видовъ), такъ и высшія проявленія воли,—разумное,
сознательное, просвѣтляемое познаніемъ воленіе произошло изъ низшаго,
безсознательнаго.

Самъ интеллектъ, какъ мы уже знаемъ, будучи функціей воли, по природѣ своей секундаренъ \*). Міровое основаніе, первичное начало, изъ котораго пеходитъ все разнообразіе вещей, поэтому слѣдуетъ понимать, какъ безсознательную слѣпую волю къ бытію. Міровое начало Шопенгауера аналогично, прраціонально. Міръ обязанъ своимъ существованіемъ слѣпому стремленію воли реализоваться въ мірѣ; онъ поэтому также не имѣетъ основанія и цѣли, какъ и сама первичная воля. По осуществляясь въ мірѣ, воля проходитъ послѣдовательный рядъ опредѣленныхъ ступеней, чрезъ идеи, управляющія родомъ ея развитія (Платонъ). Воля выражаетъ свою сущность прежде всего въ неорганической природѣ, въ постепенномъ рядѣ проявленій дѣйствія, представленныхъ различными силами природы. Единство природы, проявляющееся въ ея общей закономѣрности, есть послѣдствіе одной единой воли, лежащей въ основѣ всѣхъ ея проявленій.

Болье высокой ступени развитія воля достигаеть въ органической природь, въ растительномъ и, далье, въ животномъ царствь. Цълесообразность ся проявленій, какъ внутренняя, по которой части и функціи организма приспособлены для сохраненія жизни, такъ и вившняя, по которой различные виды животныхъ и растеній находятся во взаимномъ соотношенін, согласованы одинъ съ другимъ, - находитъ свое объясненіе въ томъ. что есть только одна единая міровая воля, живущая и дійствующая во всёхъ частяхъ отдельнаго организма и целой природы. Въ высшихъ видахъ животныхъ воля, до того слъная и безсознательная, прозръваетъ, приходить въ сознаніе. Достигнувъ ступени, вивлинимъ признакомъ которой является образование мозга, воля проявляеть желание познавать и выдьляетъ изъ себя интеллектъ. Въ этомъ интеллектъ, имъющемъ совершенно опредъленную организацію, предъ нами выступаеть «міръ, какъ представленіе». Онъ, этоть міръ, будучи волей въ себь, представляется интеллекту, въ обусловленной его организаціей формь, какъ облеченная въ тъло, во времени и пространстви, дъйствительность. Интеллектъ слидовательно секундарень, онь есть функція воли и предназначень служить воль. Онъ является темъ фонаремъ, который засвечиваетъ себе воля, чтобы при трудныхъ соотношенияхъ, весьма сложной высшей животной жизни, найти себь дальнъйшій путь: безсознательной воли на этой ступени уже недостаточно. Интеллектъ представляетъ собою измѣнчивое въ человѣкѣ, воля же его, основная его сущность, его характерь, остаются неизмиными; интеллектъ развивается сравнительно поздно и въ старости убываетъ, воля же, къ которой, по Шопенгауеру, сабдуетъ причислить и чувства, имбется уже налицо при первомъ дыханін человѣка и не нокидаеть его до нослѣдняго вздоха; болке того, она переживаетъ его и составляетъ, такимъ образомъ, безсмертное въ человъкъ, такъ какъ со смертью человъка уничтожается только индивидуальное выраженіе міровой воли, представленное умирающимъ субъектомъ, но не сама міровая воля.

<sup>\*)</sup> Высказываемому положенію, что воля есть вещь въ себѣ, противополагается, правда, другое, по которому она есть только самое прозрачное проявленіе вещи въ себѣ, вообще не познаваемом. Этотъ посябдий взглядъ является строго логическимъ выводомъ изъ Шопонгауеровской теоріи познанія, ограничивающей всякое познаніе только явленіями, съ которой притомъ его-же собственная метафизика воли пе согласуется. Это противорѣчіе Шопенгауерь такъ же не разрѣшиль, какъ не разрѣшиль, какъ не разрѣшиль, какъ не разрѣшиль канть противорѣчія между своимъ положеніемъ о вещи въ себѣ и угвержденіемъ, что эта вещь въ себѣ совершенно непознаваема.

Съ познаваниемъ, которое выполняетъ интеллектъ, дана, наконецъ, возможность уразумьнія міра и сужденія о его относительной цынности. По Шопенгауеру это суждение можеть быть, если оно разумно, только осуждениемъ. Существующій міръ есть зло, міръ есть, въ противность онтимистическому представлению Лейбница, худинй изъ возможныхъ міровъ, т. с. оолье худой мірь не могь бы вообще имьть мыста вы бытін. Изъ самой сущности міровой воли, являющейся постояннымъ, нескончаемымъ, безпъннымъ п безосновательнымъ стромленіемъ, по Шопенгауеру, уже ельдуеть, что вся жизнь, всякое бытіе жалки, что они-зло. Воля, какъ таковая, должна находиться въ постоянномъ стремленіи, она не можетъ никогда остановиться, никогда почить. Она никогда не удовлетворяется, она поглошаетъ самое себя все въ новомъ стремленіи, не ведущемъ никогда къ сколько-нибудь продолжительному удовлетворенію. Всякая достигнутая цыль создаеть новыя, рисующія намъ впереди счастье удовлетворенія: достигнувъ ихъ, мы находимъ одно разочарованіе, и такъ вся жизнь есть безконечный рядъ разочарованій, пока, наконецъ, смерть, которой, отъ начала, подвержено все живое, не прерываетъ злополучной цепи.-Эмпирически истина пессимизма доказывается тъмъ фактомъ, что въ міръ страданій значительно превышаеть сумму радостей (посколько мы вообще въ правъ говорить объ удовольствіяхъ, какъ о чемъ то положительномъ: Шопенгауеръ склоненъ понимать удовольствие только отрицательно, какъ отсутствіе зла, которое одно только положительно). Царствующія въ мірь несчастія, убъжища для бъдныхъ и калькъ, больницы, клиники и лазареты, нужда и бользнь служать лучшимъ тому доказательствомъ, которое не можетъ быть оспариваемо никакимъ красноръчіемъ. И нътъ никакой возможности устранить горе бытія или хоть сколько-нибудь существенно его смягчить, ибо оно основано въ самомъ бытін и дано намъ въ бытін, какъ таковомъ. Хотя культурные успѣхи и дълають людей умиве и совершениве, но оть этого они не становятся ин лучше, ни счастливће; напротивъ, съ увеличеніемъ круга познанія, страданія бытія чувствуются сильнће. Геній страдаетъ больше всёхъ. Есть только одно средство уйти отъ мірового горя—это избавленіе отъ бытія. Предвичисніе этого избавленія, накоторыма образома преходящее избавление, мы получаемъ въ эстетическомъ созерцании. Въ эстетическомъ созерцаніи (а также въ безпристрастномъ научномъ изследованіи) интеллекть, обычно рабъ воли, освобождается отъ господства последней (какимъ именно образомъ это происходитъ, Шопенгауеръ, однако, не объясниль). Свободный отъ всяческаго безпокойства и всякаго волевого импульса, на подобіе окрыленной головы ангела безъ тёла, интеллектъ созерцаетъ теперь вещи. Различіе, между эстетическимъ созерцаніемъ и обыденной житейской точкой эрвнія, сказывается и въ объекть: въ эстетическомъ созерцанін человъкъ видить въ отдъльной вещи, вещь вообще, платоническую идею, проявленіемъ (несовершеннымъ) которой является отдельная, индивидуальная вещь. Задача искусства, следовательно, заключастся въ изображении этой идеи, въ изображении общаго идеальнаго родового, расоваго типа и т. п. Однако, блаженство, доставляемое эстетическимъ созерцаніемъ, которое доступно всёмъ людямъ до извёстной степени, но болье всего генію, очень непродолжительно (Сущность генія заключается въ преобладании интеллекта при одновременной большой силъ воли).—Вновь является воли, вырываеть насъ изъ состоянія блаженства и, послъ испытаннаго наслажденія, даеть намъ чувствовать несчастіе бытія съ удвоенной мукой. Длительное избавленіе можеть быть достигнуто только собственнымъ измѣпеніемъ воли, его отрицаніемъ, прекращеніемь его діятельности (отрицаніе воли жить, квістизмъ воли).--Какъ только наступиль этоть моменть, какъ только мы отреклись отъ жизни во всякой ея формъ (но не самоубійствомъ, отрицающимъ только опредъленную пидивидуальную форму жизни), тогда, съ окончаніемъ настоящей жизни прекращается для насъ жизнь вообще и мы вступаемъ втичто, въ нирвану, въ которой одной мы находимъ тотъ абсолютный нокой, ту душевную тишину, по которой мы въ этомъ мірѣ такъ на-

прасно тоскуемъ.

Понятно, что Шопенгауеръ могъ соединить съ этимъ исссимистическимъ міровозарвніемъ только мораль, стоящую въ непосредственной связи съ конечной цёлью міра, съ его уничтоженіемъ. Эгоистическая воля, которая признаетъ жизнь и стремится сохранить ее, если нужно, то и за счеть другихъ, по Шопенгауеру есть коренное зло; напротивъ. состраданіе, чувствующее муки другихъ созданій, какъ свои собственныя, и распространяемое Шопенгауеромъ также на животныхъ, является основаніемъ действительной нравственности. Но изъ увеличенія страданій, вызываемаго состраданіемъ чужому страданію (къ осуществленію сорадости міръ въ основі своей не представляєть поводовъ)-вытекаеть, въ связи съ познаніемъ единства мірового начала, стремленіе прекратить волю и съ нею начало всякой жизни. Тоть, въ комъ это стремление взяло перевасъ, становится святымъ, аскетомъ. Въ этой точка Шоненгауеръ соприкасается съ христіанствомъ, котораго представление о богь для Шоненгаусра, разумбется, непрісмлемо. Если вообще отрицаніе воли жить береть перевась—(Шопенгауерь не говорить, въ сколькихъ именно индивидахъ)-тогда прекращается всякая жизнь; съ ней исчезаетъ и матерьяльный міръ, который відь существуєть только, какъ явленіе для воспринимающаго сознанія. Подобное обращеніе воли въ ся абсолютное противоположение, какимъ является отрицание воли жить, конечно возможно только чудома, вмышательствомы сверхъестественной міровой воли. стоящей нозади и выше всёхъ явленій и ихъ закономерности. Эта воля свободна и, какъ мы должны принять, не только воля вообще, но и индивидуальная воля, лежащая въ основаніи отдельныхъ индивидуальныхъ явленій (умопостигаемый характеръ Канта, которому Шоненгауеръ слідуеть и здісь).— Въ тоже времи всі формы проявленія этой воли, какъ связанныя со временемъ духовные, такъ и связанные съ пространствомъ и временемъ физические процессы безусловно подчинены закону причинности и потому протекають со строгой необходимостью. По такъ какъ, міровая воля, какъ вещь въ себь, свободна, то она можетъ прервать причинную связь событій, и чудо избавленія міра становится возможныму. Шопенгауерь, однако, не показаль, какимь образомь можеть быть связано все это учение съ феноменальностью времени.

#### 5. Эдуардъ фонъ-Гартманъ.

Сынъ артиллерійскаго офицера, Гартманъ родился въ 1842 году въ Берлинѣ. Посвятивъ себя, по примѣру отца, военной службѣ, онъ въ 1865 году по болѣзни вышелъ въ отставку и отдался всецѣло научнымъ занятіямъ, которыя питересовали его уже раньше, въ особенности изученію философіи. Съ 1875 г. онъ живетъ частнымъ человѣкомъ въ Гросъ-Лихтерфельде близъ Берлина.

Главный ийн сочиненін: Философія безсознательнаго (важнёй шій труду). Феноменологія правственнаго сознанія. Философія религін (часть І: Религіозное сознаніе человёчества въ постепенномъ ход'є его развитія. Часть ІІ:

Религія духа). Ученіе о категоріяхъ.

Сочиненія (избранныя) изданы въ Берлинъ въ 1885 г., потомъ въ

Если Шопенгауеръ съ его міровой волей близокъ къ философіи Фихте, то міровое начало Гартмана, безсознательное, унодобляется абсолюту Шеллинга: философію Гартмана можно также определить, какъ синтезъ ученій Шопенгауера и Гегеля. Гартманъ еще болье, чъмъ Шопенгауеръ, подчеркиваетъ, что философія должна исходить изъ опытныхъ данныхъ. Она, однако, не останавливается на опытныхъ данныхъ, но заключаеть отъ нихъ, сообразуясь съ ихъ свойствомъ, обратно къ сущности вещей и міровому началу. Это возможно потому, что принцины нашего мышленія, въ частности принципъ причинности, не просто субъективны, но приложимы и къ вещи въ себъ (трансцендентальный реализмъ), что Гартманъ доказываетъ вопреки утвержденія Канта. Міровое начало также сльдуеть опредълить иначе, чёмъ у Шопенгауера. Его не следуеть понимать только, какъ алогическую сленую волю, какъ исчто попросту прраціональное, потому что невозможно выводить логическое изъ алогическаго, раціональное изъ прраціональнаго. Но такъ какъ, съ другой стороны, логичное представляется безусловно пассивнымъ, и не можетъ выдълить изъ себя ничего, значить не можеть выделить и алогического, которое встречается въ міръ на ряду съ логичнымъ, то следовательно, міровое начало необходимо себь представить, какъ соединение логичнаго съ алогическимъ: оно должно быть, съ одной стороны, волей, съ другой-представленіемъ или идеей, т.-е. оно должно быть единствомъ объихъ. Активная алогичная воля есть начало «чтобы» (des Dass), нассивная же логическая идея начало «что» (des Wass) въ мірѣ, она опредъляеть форму дъйствительности. По ихъ следуетъ представить себъ безсознательными: міровое начало есть заключающее въ себъ представление и волю, какъ дъйственную силу, безсознательное. Принять именно безсознательное за міровое начало побуждаеть насъ точное наблюдение явлений: вездъ, даже въ собственной нашей душь, мы видимъ, что безсознательное составляетъ то основаніе, изъ котораго исходить сознательное, какъ высшее, конечное. Итакъ, міръ происходить, такимъ образомъ, что алогическая воля, въ слепомъ стремленіи къ существованію, переходить изъ «сверхбытія» въ «бытіе», осуществляется и, увлекая съ собою идею, пріобратаетъ съ нею оформленное содержаніе. Слідовательно, въ мірів существують и безсознательное, по опредъленное, руководимое (безсознательнымъ) представленіемъ цёли, хотыне (воля), и безсознательное разумьніе, которое, въ частности, дыйствуеть, и въ инстинкть животныхъ. На высшихъ ступеняхъ, какъ послъдствие взаимодъйствия индивидуальной воли и реакции на испытанныя вцечатлъния, присоединяется къ нимъ сознание, всегда опирающееся на матеріальное основаніе, у человіка, напр., на оболочку большого мозга. По какъ бы велико ни было значение сознательной духовной жизни, сознаніе все-же есть всегда н'вчто пассивное, оно не активно и не производительно. И въ человъкъ всю творческую и производительную дъятельность, не исключая и дъятельности интеллектуальной, необходимо прицисать безсознательному, составляющему вывств съ твмъ и основание человъческой исихики: въ сознание вступаетъ только готовый продуктъ, какъ знаемое, извістное; въ немъ находить себі місто и изображеніе міра, представляющее дъйствительность, какъ падъленную тъломъ вселенную.

Какъ Шопенгауеръ отличается отъ Фихте своей нессимистической оцёнкой міра, такъ и по подобнымъ же основаніямъ, Гартманъ отличается отъ Шеллинга. Міровое бытіс безосновательно и безцёльно; существованіс его есть зло, сумма удовольствій, всегда менёв суммы неудовольствій, почему не бытіе міра всегда предпочтительнёе его бытія. Тёмъ не менёв,

существующій міръ все же лучній изъ всёхъ возможныхъ міровъ; хорошій міръ, вообще, невозможенъ, всякій міръ, какъ таковой, по необходимости нехорошъ: но идея сдълала свое, чтобы исправить сколь возможно ошноку, содъянную волею, при объективаціи міра изъ доміроваго состоянія «сверхбытія», присовокупленіемъ логической, разумной, цівлесообразной формы. Такимъ образомъ, Гартманъ пытается примирить оптимизмъ Лейбница съ пессимизмомъ Шопенгауера. Аналогичнымъ образомъ онъ стремится примирить практическій выводъ нессимистической оцінки міра. а именно выставленное и имъ, какъ единственно достижимую конечную цъль мірового развитія, упраздненіе міра, съ требованіями культурной жизни. Та же самая идея, которая даетъ міру возможное при существующихъ условіяхъ совершенство, преслідуеть ціль-повести волю къ повороту и, вмъстъ съ иммъ, къ упразднению міра, возбуждая въ воль убъжденіе, что всякое стремленіе къ длительной удовлетворенности, къ счастью и миру есть иллюзія, и что спасеніс, вообще, можно ожидать только и единственпо отъ совершеннаго упраздненія міра. Этой цёли служить созданіе индивидовъ, въ которыхъ вызванный противодъйствіемъ другихъ индивидовъ моментъ представленія можетъ получить перевісь надъ волей. ослабленной темъ же факторомъ; этой цели служитъ и сознание, которое. въ конечномъ счетъ, только для того и существустъ, чтобы безсознательное познало обдетвенность всякаго бытія и несбыточность всякаго стремленія къ счастью и чтобы воля получила другое направленіе. Упраздненіе міра, и съ нимъ избавленіе, наступить тогда, когда большинство людей постигнетъ безцинность бытія и придеть къ ришенію отрочься отъ него. Чтобы наступило это состояніе, необходимо поощрять и распространять разсудительность, знаніе, образованіе, и, такимъ образомъ, этической задачей отдельной личности становится не отказъ отъ жизни и действительности, но дъятельная преданность жизни и кроющимся въ ней страданіямъ. сотрудничество въ спосившествовани культурному развитио, -- хотя конечная цёль остается та-же: упраздненіе, упичтоженіе міра. Действуя такъ. отдъльная личность становится на службу міровому управленію, она пріобшается цалей дайствующаго во всахъ людяхъ, страдающаго во всахъ ихъ. принимающаго на себя и несущаго страданія всего міра—безсознательнаго. общаго духа (Бога). Такая двятельность отдельной личности правственна. Избавление міра равносильно избавлению Бога.

# II. Реалистическое направленіе. Гербартъ. Лотце. 1. Іоганнъ Фридрихъ Гербартъ 1776 -- 1841.

Родившись въ 1776 году въ Ольденбургћ, въ семь судейскаго чиновника, Гербартъ въ 1802 г. занялъ кафедру въ Геттингенскомъ университетћ, гдѣ сдѣлался въ 1805 г. экстра-ординарнымъ профессоромъ. Будучи назначенъ въ 1809 г. ординарнымъ профессоромъ по кафедрѣ философии въ Кенигсбергѣ, онъ читалъ лекции до 1833 г., когда снова былъвызванъ въ Геттингенъ. Здѣсь онъ умеръ въ 1841 г.

Главньйшіл сочиненія: Руководство къ введенію въ философію. Общая метафизика. Руководство психологіи. Психологія, какъ наука, вновь созданная на основаніи опыта, метафизики и математики. Общая практическая философія (Педагогическія сочиненія Гербарта, какъ не относящіяси

къ темъ настоящей книги, здъсь не перечисляются).

Сочиненія Гербарта изданы въ Лейнцигъ въ 1850—1852 гг. Гартенштейномъ (Новое изданіе (Гамбургъ 1883—1893 гг.). Выходитъ еще изданіе Кербаха, не доведенное до конца.

По сравнению съ системами Фихте, Шеллинга, Гегеля или Шопенгауера, философія Гербарта кажется трезвой, даже педантичной. Она, въ области философіи, представляєть реакцію здраваго логическаго мышленія противъ фантастическихъ излишествъ названныхъ идеалистическихъ мыслителей. Философія Гербарта исходить изъ оныта и онытныхъ знаній. проникая отсюда къ познанию сущности вещей не при помощи геніальной интуиціи или спекулятивнаго постиганія ея, но при посредстві строго логическаго метода, управляемаго и опредъленнаго законами мышленія, въ особенности закономъ противорічія. Подлежащая познаванію дійствительность не должна заключать въ себь противоръчій; противоръчивое въ себъ не можетъ быть дъйствительностью. Слъдовательно, и философія не должна заключать въ себъ противоръчій, она должна соотвътствовать самымъ строгимъ требованіямъ логики. Но понятія, съ которыми имфють дело отдельныя науки, не лишены противоречій, напротивь противоречія въ нихъ значительны. Поэтому-то философія (метафизика) еще нужна, чтобы устранить эти противоръчія. Философія подвергаеть ионятія отдільныхъ (опытныхъ) наукъ переработкъ, дополняетъ ихъ необходимыми данными и, такимъ образомъ, освобождаетъ ихъ отъ противорвчій. Философія есть переработка понятій; свободныя оть противорьчій нонятія метафизиви показывають намъ истинную сущность вещей, посколько она вообще познаваема. Нбо правильное логически-необходимое мышленіе совершенно согласно съ действительностью, какъ таковой, и до известной степени, способно ес познать: то, что правильно направленное мышленіе признаеть въ вещахъ мысленно-необходимымъ, за то самое онъ и признаются. Исходной точкой нашего познаванія есть, конечно, дійствительность, какою она намъ явлется; но явленіе, съ которымъ намъ прежде всего приходится им'єть дьло, по необходимости предполагаеть существование действительности въ себъ, такъ какъ безъ таковой намъ ничего бы не являлось; такимъ образомъ, мы получаемъ возможность, съ помощью логическаго мышленія, изъ образа и способа, какими дается намъ явленіе, раскрыть до извёстной степени природу дъйствительности въ себъ и опредълить ся сущность. Изъ этой действительности въ себе выясняются затемъ свойства эмпирической. феноменальной действительности: метафизика делаетъ опытъ поиятнымъ.

Существуетъ четыре главныхъ противоръчивыхъ опытныхъ понятія, выясноніе и очистка которыхъ относится къ задачъ метафизики: общность, измѣненіе, матерія и ся способность къ эволюціи и дъленію и, пако-

нецъ,--«я».

Противорвчіе въ общности касается понятія о вещи со многими примаками. Вещь, чтобы быть вещью, должна быть чвмъ-то, вообще, простымъ.
Множественность присущихъ ей признаковъ (напр., она тверда, кругла,
красна, блестяща, плавка) противорвчитъ этому единству. Отрицать наличность этихъ признаковъ въ вещи нельзя: эмпирическія понятія хотя и
полны противорвчій (немыслимы), но они двйствительны, такъ какъ подтверждаются опытомъ. Разрвшеніе противорвчія получается при посредствъ
примвняемаго Гербартомъ «метода отношеній» («случайныхъ взглядовъ»).
Вещь въ себъ, по своему бытію есть «абсолютное установленіе». Она «установлена», въ ея «установленіи» заключается ся реальность \*). По своему «что»
она есть вообще простос качество. Въ чемъ это качество заключается, нельзя
сказать, но что вещи должны быть простыми качествами («реальностмями»)
есть положеніе, равносильное закону. Такъ какъ и душа есть «положен-

<sup>\*)</sup> Здѣсь требуется нѣкоторое поясненіе, въ впду возможности недоразумѣнія. Авторь имѣеть выду случай, когда извѣстный факть или положопіе установляется, «пологается». Такъ, говорять, напр. «положимъ, что это такъ...» и т. д. Pe∂aκηιν.

ная» вещь, простая субстанція (качество), то мы должны принять, что и «вещи» въ болье тъсномъ смысль духовны. Разпообразіе и различность феноменальныхъ вещей должно быть основано на первоначальной (но и конечной) множественности различныхъ вещей, изъ которыхъ каждая представляетъ просто качество. Разсматриваемая сама по себъ, каждая вещь, вообще, проста, множественность же признаковъ, или илиоля таковыхъ— Гербартъ оставляетъ неяснымъ, представляють ли «случайные взгляды» просто явленія или дъйствительности—происходитъ лишь при соединеніи нъсколькихъ вещей, т. е. вслъдствіе того, что представляющая простое качество вещь становится къ нъсколькимъ другимъ въ (измъняющіяся) отношенія. Такимъ образомъ, у пея есть признакъ а въ отношеніи вещи М, признакъ въ отношеніи другой вещи N, признакъ с въ отношеніи третьей О и т. л.

Подобнымъ же образомъ разръшается противоръче измъненія. Всякая вещь въ себъ пеизмъняема; мъняются лишь отношенія, въ которыхъ она находится къ другимъ вещамъ. Такъ какъ вещи не существуютъ однъ въ міръ, то онъ постоянно вынуждаются къ защитъ своего качества противъ нарушеній, которыми грозятъ ему другія вещи; онъ вынуждены оказывать сопротивленіе давленію, производимому на нихъ другими. Отсюда происходитъ перемъна признаковъ, оставляющая, однако, субстанцію вещи

неприкосновенной.

Это происходить—другого происшествія, вообще, не существуєть—въ умопостигаемомъ пространстві, въ которомъ субстанціи заключены, какъ дискретныя точки съ неполнымъ взаимнымъ проникновеніемъ и образуютъ «неподвижныя», т. с. предъльныя, конечно,—дълимыя липін. Явленіе этого умопостигаемаго пространства и вещей, состоящихъ изъ точекъ (монадъ) въ немъ есть фепоменальное постоянное пространство и атомистически и

механистически понимаемая матерія.

Душа есть также простое качество. Она защищаеть свою сущность противъ угрожающихъ ей нарушеній, реагируя на давленіе, производимос на нес вещами, — чрезъ представленія (Слово это следуеть понимать въ самомъ широкомъ смыслъ, включающемъ и ощущенія). Представленія являются единственнымъ выражениемъ душевной жизни, все остальное можетъ быть сведено къ нимъ, а такъ называемыя душевныя способности (способность мыслить, ощущать, хотъть и т. п.) необходимо отбросить. Разъ зародившееся представленіе, пребывая въ душі, приходить въ соотношенія къ другимъ, отчего происходитъ игра представленій, научное познаваніе которой составляеть задачу психологіи. Представленія задерживають другь друга, при чемъ теряютъ часть своей интенсивности, иногда они совстмъ вытьсняють другь друга изъ сознанія (но не изъ души), съ другой стороны они одно другому помогають и взаимно поддерживаются, ассоцінруясь между собою и оказывая одно другому поддержку въ стремленін стать вновь сознательными. Такъ изъ представленій образуются группы, получаются массы представленій, которыя въ свою очередь притягивають къ себъ новыя представленія и воспринимають ихъ въ себя (апперцинирують ихъ). Такимъ образомъ, понимаемыя, какъ силы, представленія ведуть борьбу за господство въ сознаніи, то опускаясь за порогъ сознанія, то снова выбираясь на поверхность: душа является въ нёкоторомъ родё помёщеніемъ. состоящимъ изъ верхняго и нижняго этажа (последній для безсознательныхъ представлений), въ которомъ происходить борьба представлений. Эта игра представленій, по Гербарту, поддается вычисленію: статику и механику представленій онъ признаетъ возможными и полагаетъ въ нихъ содержаніе научной психологіи. Гербарть самъ попытался произвести эти вычисленія. Если онъ и не им'єль непосредственнаго усп'єха, если положенія, которыя онь клать въ основание своихъ вычислений, и не оказались прочно обоснованными, за нимъ все же остастся великая заслуга: онъ первый призналъ возможность примѣненія математики къ психологіи и, до нѣкоторой стенени, доказалъ это, положивъ, такимъ образомъ, основаніе экспериментальной психологіи, дѣлающей свои выводы при помощи математическихъ естественно-историческихъ методовъ. — Поставленная вскорѣ на прочное основаніе Фехнеромъ и имъ энергично разработанная, экспериментальная психологія въ настоящее время развилась въ самостоятельную науку. — Это не малая заслуга, хотя идея о превращеніи всей душевной жизни въ механику и не осуществится никогда.

Изъ представленій и ихъ взаимоотношеній Гербартъ выводитъ всё остальныя функціи души, напримѣръ чувства, происходящія отъ воздъйствія противоположныхъ силъ на представленіе, и волю, которая есть не что инос, какъ стремленіе представленія удержаться въ сознаніи или же проникнуть вновь въ сознаніе. Разумѣется, все происходящее въ душѣ строго ограничено, свободы не существуетъ. Характеръ человѣка основанъ на продолжительномъ перевѣсѣ, который удерживаютъ въ немъ за собою опредѣленныя массы представленій; задача педагогики—цѣлесообразно содѣйствовать образованію опредѣленныхъ, направленныхъ къ добру массъ представленій. Хотя Гербартъ систематически обработалъ педагогику и хотя именно она составляетъ блестящую сторону его дѣятельности, здѣсь, тѣмъ не менѣе,

не приходится на этомъ останавливаться.

«Я» является тоже продуктомъ движенія представленій. Его эмпирическому понятію присущи не только противорьчіе вещи со многими признаками, но и противорьчіе между тожествомъ и вмъсть различіемъ субъекта и объекта (я въ одно и то же время и наблюдаю и служу предметомъ наблюденія, и наконецъ, противорьчіе, заключающееся въ безконечномъ, а потому певозможномъ рядь («я» есть то, что представляетъ себя, сльдовательно представляетъ себь, какъ оно себя представляетъ, какимъ оно себя представляетъ и т. д.). По субъектъ и объектъ вовсе не тожественны; то, что представляетъ, есть одпо представленіе, то, что представляется—другое или другая масса представленій. Сльдовательно «я» мьняетъ свое мьсто и всегда связано съ какимъ-нибудь опредъленнымъ представленіемъ; отдъленное отъ всякаго содержанія абстрактное «я», тожественное съ самимъ собою, есть фикція. Душа же, гдь пребываютъ представленія и «я», есть, какъ всь реальности, простая субстанція, а какъ таковая, ра-

зумвется, безсмертна. Въ нашемъ твлв ея мвсто въ мозгу.

Отъ теоретической философіи, стремящейся къ познанію сущности вещей и завершающейся въ метафизикъ, Гербартъ ръзко отграничиваетъ практическую философію, которая занимается оцьикой дійствительности и основывается на томъ фактъ, что извъстныя обстоятельства намъ нравятся или не нравятся. Для Гербарта она идентична съ эстетикой, въ которую, следовательно, кроме науки о прекрасномъ, входить и этика. Какъ этика, она должна опираться на простъйшія волевыя соотношенія, вызывающія въ насъ удовольствіе (одобреніе) или неудовольствіе (порицаніе); къ этимъ простыниимъ соотношеніямъ должны быть затымъ сведены болбе сложныя и ихъ оцбика. Правящіяся намъ основныя соотноменія суть моральныя идеи, по которымъ мы судимъ (оціниваемъ) о всѣхъ волевыхъ соотношеніяхъ. Гербартъ различаетъ ихъ пять. 1. Идея внутренней свободы: нравится совпадение воли съ собственной оцънкой (совъсть). Эта идея — простая форма и получаеть содержание отъ четырехъ остальныхъ. 2. Идея совершенства: большее и сильнъйшее правится на ряду съ меньшимъ и слабъйшимъ. 3. Идея благожеланія: нравится воля, стремящаяся къ устроенію чужого благополучія. 4. Иден права:

споръ не нравится, но нравится, если конфликтъ между различными волями устраняется по правилу. 5. Идея возмездія со справедливостью: не нравится нарушеніе гармоніи несправедливостью, нравится возмездіе, воздаваемое несправедливости соразмѣрнымъ наказаніемъ, нравится воздаяніе

благод внію соразм врнаго вознагражденія.

Бытіе Божіе не можеть быть точно доказано, хотя цілесообразность и порядокъ, царящіе во вселенной, насъ и понуждають допустить разумную силу, руководящую міровымъ порядкомъ (не творца, такъ какъ реальности существують по абсолютному установленію). Въ общемъ, къ върт въ Бога насъ понуждають наши моральныя потребности. Бога слъдуеть мыслить, какъ реальное, личное существо. Опредъленія, обозначающія его морально совершеннымъ существомъ, заимствованы нами изъ практическихъ идей.

2. Германъ Лопще 1817—1881. Рудольфъ Германъ Лотце, землякъ Фихте, родился въ 1817 году въ Баутценѣ, изучалъ въ Лейпцигѣ медицину и философію, поступилъ въ 1839 г. доцентомъ по медицинскому, а вскорѣ и по философскому факультету въ Лейпцигскій университетъ. Въ 1842 г. онъ сдѣлался тамъ-же экстраординарнымъ профессоромъ, а въ 1844 г. былъ призванъ въ Геттингенскій университетъ ординарнымъ профессоромъ. Здѣсь онъ оставался до 1881 года, когда былъ призванъ въ Берлинъ, гдѣ и умеръ въ томъ-же году.

Главныйшія сочиненія: Микрокосмосъ: иден естественной исторіи или исторія человѣчества (3 т.) Логика: три книги о мышленіи, изслѣдованіи и познаваніи. Метафизика: три книги оптологіи, космологіи и исихологіи. Основы логики и эпциклопедія философіи, метафизики, натурфилософіи, исихологіи, эстетики, практической философіи, философіи религіи, исторіи нѣмецкой философіи, начиная отъ Канта (все это извлеченія изъ его

лекцій).

Дотце сумъть, частью въ согласіи съ ученіемъ Гербарта, но втважныхъ пунктахъ отступая отъ него, связать идеи Лейбница и Спинозы въ оригинальную обширную систему, руководствуясь при этомъ современнымъ знаніемъ, въ особенности естествознаніемъ. Къ современному положенію естественныхъ наукъ Лотце стоитъ еще ближе, чѣмъ Гербартъ: будучи самъ естествовъдомъ и медикомъ, онъ опирается въ своихъ философскихъ воззрѣніяхъ ночти всегда на естественно - научное міропониманіе

Но въ естественныхъ наукахъ господствуетъ, или по крайней мърт тогда, когда ихъ изучаль Лотце, господствовало атомистическо - механическое понимание природы: атомы признаются копечными составными частями, на которыя можно разлагать твла, следовательно — основой физическихъ процессовъ. Въ свою очередь, эти процессы происходятъ механически и состоятъ въ принципіально допускающихъ учетъ-движеніяхъ и перемъщеніяхъ атомовъ. Лотце призналъ атомистически - механическій методъ не только за единственно правильный въ изслъдованіи неорганической природы, но и самъ сталъ въ первый рядъ ткхъ ученыхъ, которые добились прим'вненія этого метода и въ области органической природы. Онъ является ръшительнымъ противникомъ виталистическаго ученія о «жизненной силь». Тъло животнаго, а слъдовательно и человъка, должно разематривать, какъ очень сложную машину, какъ механизмъ, и объяснять его съ этой точки зрвнія; органическія твла могуть быть уподоблены тыль вертящимся воронкамъ, которыя образуеть кипучій весенній потокъ-потокъ процессовъ въ природѣ-крутить ихъ ивкоторое время и затъмъ поглощаетъ снова, растворяя ихъ въ своей стихіи, изъ котсрой онб образовались. Та же матерія, изъ которой составляются вещи органической природы, образуеть и человическое тило, дийствующия тамъ силы дъйствують и здъсь, тъ-же законы, которыми управляется органическая природа, управляють и человъческимъ тъломъ: слъдовательно все, происходящее въ человъческомъ тълъ, должно быть объясняемо такимъ же образомъ, какъ въ физикъ и въ химіи.

Сходясь въ этомъ требованіи съ точкой зрйнія естественныхъ наукъ и матеріамизма, возникшаго на почві естествознанія въ противоположность спекулятивной натурфилософіи посліжантовскаго идеализма, Лотце выступилъ різкимъ противникомъ того стремленія матеріализма, которое старалось включить и духовную жизнь въ механическій процессъ природы и смотріло на эту жизнь, какъ на механическое движеніе или, какъ, на результать механическо-физическихъ процессовъ. Лотце является однимъ на наиболіве успішныхъ противниковъ современнаго матеріализма.

Полная несравнимость, связаннаго съ пространствомъ и движеніемъ, физическаго дъйствованія съ дъйствованіемъ духовнымъ, внъпространственнымъ должна разрушить всякую попытку приравненія последняго первому нли выведенія последняго изъ перваго. Воспріятіе, чувство, мысль не суть движенія и никонмъ образомъ не могуть быть выведены изъ движенія; между последнимъ, самымъ тонкимъ и сложнымъ движеніемъ нервнаго волокна и первымъ появленіемъ воспріятія, в'ячно будеть находиться безконсчная, непереходимая пропасть. Сюда, какъ лишнее доказательство, присоединяется единство сознанія, т. е. способность наша соединять многообразіе нашихъ состояній въ единообразное сознаніе нашего «я» и различать насъ самихъ отъ нашихъ состояній. Это такое действіе, которое никогда не можеть быть выполнено множественностью вещей, какою являются атомы мозга: какимъ образомъ множественность, какъ таковая, могла бы имъть единообразное о себъ сознаніе? Поэтому мы вынуждены такія духовныя переживанія, какъ представленіе, чувствованіе, хотініе, мышленіе, которыя мы не можемъ вывести изъ телесныхъ функцій, приписать какому-либо инообразному существу, существу по природъ своей духовному, -душть, и въ единообразіи ея искать причину или оспованіе единства нашего сознанія. Такимъ образомъ, душа является, на ряду съ органами тъла и ихъ функціями, какъ совершенно новое существо, не имъющее ничего общаго съ телосными вещами: человъкъ, следовательно. состоить изъ тела и души. Душа находится въ связи, въ соединении съ твломъ, она на него вліяеть и въ свою очередь воспринимаеть вліяніе отъ него. Ея мъсто въ мозгу. На воздъйствія тьла душа отзывается воспріятіями, представленіями, чувствованіями, выдёляющими съ своей стороны, волевые процессы, которыми душа, чрезъ посредство мозга, оказываеть обратное воздействіе на тело. Къ воспріятіямъ и представленіямъ примыкаютъ высшія действія духа, въ особенности логическое мышленіе, но не вытекають изъ нихъ механически. Правда, существуеть психическій механизмъ, который обыкновенно регулируеть ходъ душевныхъ процессовъ, напр. чередованіе представленій. Но душа не входитъ въ него безъ остатка, -- она можетъ самостоятельно вмішаться въ этотъ ходъ н дать ему такое направление, которое онъ самъ по себъ, предоставленный собственной законом принсти, не приняль бы (спонтанація или самопроизвольность духа).

Это дуалистическое міровоззрвніе, разсматривающее міръ твлесный, какъ нвчто совершенно отличное отъ міра духовнаго, но находящееся сънимъ во взаимодвіствій — изміняется и превращается въ монистически-спиритуалистическое, благодаря метафизическому взгляду на вещи. (Лотце сторонникъ теоріи взаимодвіствія души и твла, которая составляетъ противоположность психофизическаго параллелизма. Сравни выше Шопентауеръ). Атомистически-механическое пониманіе природы, пасколько бы оположность

ни казалось върнымъ съ эмпирической точки зръпія, насколько бы необходимымъ оно ни было для естествовъдъпія, все-же не есть послъднее слово въ отношеніи существа вещей. Въ концъ-концовъ оно имъетъ лишь значеніе временнаго пониманія, къ которому мы прибъгаемъ, чтобы получить возможность анализировать, объяснить и—разсчитать явленія, которыя мы

называемъ природой.

Міръ телесный мы воспринимаемъ прежде всего цашими чувствами. т. с. какъ субъективное впечатленіе, какъ лоленіе. Но что представляеть въ себъ то, что мы видимъ въ образъ вещей, облеченныхъ въ тъло, занимающихъ определенное мъсто въ пространстве и въ немъ движущихся, твердыхъ или мягкихъ, разнообразныхъ по формѣ, пестрыхъ или блестящихъ-на этотъ вопросъ не можетъ дать отвъта физика, не идущая далъе пространственно-чувственнаго созерцанія. Найти отв'єть должна метафизика. Метафизика возможна, такъ какъ мы можемъ до извъстной степени познать то, что составляеть всщь въ себъ. Скептицизмъ, подвергающій сомивнію объективное значеніе мышленія, критицизмъ, ставящій это значеніе въ зависимость отъ результатовъ критическаго изследованія самого мышленія-оба исходять изъ совершенно опредвленныхъ предположеній о вещахъ и ихъ познаваніи и всегда предполагають авторитеть разума въ ихъ собственныхъ изследованіяхъ и положеніяхъ. Вся теорія познанія основывается на метафизикт, а вовсе не метафизика на теоріи познанія, какъ часто думаютъ; все можно изследовать разумомъ, но самъ разумъ н его значение всегда должны быть уже предположены.

Разумъ, въ свою очередь, выставляетъ требованіе, чтобы вещи, разъ онѣ являются конечнымъ результатомъ дѣйствованія, были поняты, какъ единства, какъ такіе элементы, которые не поддаются разложенію на множественность составныхъ частей. Вмѣстѣ съ тѣмъ, разумъ требуетъ, чтобы эти элементы, мѣняя свое состояніе, сохранили всегда свою идентичность и не распадались на рядъ послѣдовательныхъ, чередующихся вещей. Отсюда же вытекаетъ, что вещи въ себѣ должны быть духовны, такъ какъ только это свойство вещей соотвѣтствуетъ вышеприведенному требованію ибо только такія вещи способны объединить въ сознаніи разнообразіе ихъ состояній и охватитъ въ намяти ихъ послѣдовательность. Бываніе есть бываніе въ себѣ, вся реальность есть духовность: каждой вещи присуща какая-либо, хотя бы самая примитивная духовная жизнь, подобная той.

которую мы переживаемъ въ самихъ себъ.

Вещи духовны—монады, какъ ихъ назваль Лейбницъ. По этой спиритуалистической метафизикъ пеносредственно слъдуетъ—по только необходимо по ней, что пространство на самомъ дълъ есть только субъективная, памъ свойственная форма возэрънія, что тълесный міръ, развернутый въ пространствъ, есть явленіе сверхчувственной духовной дъйствительности, но такое явленіе, которое отражаетъ умопостигаемыя условія съ ихъ отношеніями и даетъ возможность дълать по нимъ заключенія. О времени Лотце не судитъ съ такою же опредъленностыю: онъ признаетъ его то объективно реальнымъ (какъ ходъ времени), то идеальнымъ и лишь субъективнымъ.

Сверхчувственныя вещи находятся между собою во взаимоотношения, это свойство ихъ быванія. Бываніе, слѣдовательно, есть нахожденіе во взаимоотношеніяхъ. Не существуетъ вещи, совершенно изолированной, не находящейся совершенно ни въ какихъ отношеніяхъ, которая была бы лишь абсолютнымъ установленіемъ и только потомъ стала бы въ отношенія къ другимъ вещамъ. Всѣ вещи находятся въ непрестанномъ между собою взаимодѣйствіи.

Это взаимодъйствіе является для вещей необходимымъ условіемъ въ

образованіи міра, но тёмъ не менёе оно оказалось бы невозможнымъ вътомъ случає, если бы вещи были самостоятельными, самостоятельно въсебё противоположными реальностями. Въ этомъ случає было бы непонятно,—какъ доказаль уже Лейбницъ—какимъ образомъ одна вещь можетъ воздёйствовать на другую, находящуюся внё ея (въ умопостигаемомъсмыслё) и отъ нея независящую, какимъ образомъ она можетъ перенести на нее свое состояніе. Взаимное вліяніе, взаимодействіе вещей становится понятнымъ, мыслимымъ только въ томъ случає, если принять, что вещи не сутьсамостоятельныя, существующія по собственному полноправію реальности, но являются состояніями (modus) или модификаціями единой охватывающей и заключающей ихъ въ себё сущности, которая въ нихъ действуетъ и живетъ,—словомъ, если признать ихъ за модификаціи одной всеобщей субстанціи.

Эту вссобицую субстанцію слідуеть понимать, конечно, тоже какъ духовное существо (и притомъ какъ личное, личное въ превосходной стенени, т. е. сверхличное), какъ всеобщій духъ или міровой духъ, который присушъ какъ вещи А, такъ и вещи В. Она, эта субстанція, въ правильной последовательности своей сущности и по смыслу целостности міра, пріобщаеть къ состоянію a вещи A относящееся къ нему состояніе b вещи B. Для этого міровому духу ніть надобности переходить оть А къ В, такъ какъ онъ заключаетъ ихъ уже въ себъ, какъ свои состоянія; его воздъйствіе остается всегда имманентнымъ, не становится инкогда переходящимъ (что невозможно); онъ приводить вещи въ мірт во взаимное отношеніс, подобно тому, какъ мы приводимъ во взаимное отношение наши представленія въ нашемъ единообразномъ сознанін. Порядокъ и правильность. съ которыми это совершается, по внутренией последовательности сущности мірового духа и по вічно нензмінному смыслу міра, отражаются въ міріз явленій, какъ ненарушимые законы природы. Такимъ образомъ, Лотце соединяетъ монадологію Лейбинца съ ученіемъ Синнозы о субстанціи, замѣнивъ предустановленную гармонію Лейбинда не чуждымъ и ему понятіемъ о безпрерывномъ воздействін, о живомъ присутствін міроваго духа въ вещахъ. При этомъ, однако, Лотце сохраняетъ и монистическую основную мысль немецкаго послекантовскаго идеализма. Учение о множественности Гербарта у Лотце вновь отступаетъ нередъ ученіемъ объ единствъ. Но ученіе-. Потце не есть наитеизмъ, потому что міровой духъ, хотя онъ и присущъи дъйственъ во всъхъ вещахъ, отличаетъ себя отъ нихъ своимъ самосознаніемъ; равнымъ образомъ, и вещи, будучи вещами въ себъ, какъ бы отдъляются оть фона всеобщей субстанціи и пріобрътають относительнуюсамостоятельность. Міровой духъ (Богъ) въ одно и тоже время имманентенъ и трансцендентенъ. Откуда у мірового духа является возможность. вмъстить въ себя ибкоторое количество конечныхъ существъ и дать имъ изв'єстную самостоятельность-на этоть вопросъ, по мніню Лотце, не можеть дать отвъта никакая философія: какъ творится мірь, какъ создаются вещи, мы не знаемъ и никогда не познаемъ. Лотце часто проявляетъ склонность лишить всили всякой самостоятельности, сделать ихъ просто действіями мірового духа, которыя представляются намъ вещами. (Въ этихъ. случаяхъ его система приближается къ системъ Беркли). Но въ общемъ, однако, у него преобладаетъ представленіе, что существують доступныя пониманію вещи, составляющія основу являющихся намъ, облеченныхъ въ тъло вещей. Наша душа есть также родъ (modus) всеобщей субстанціи, живая мысль мірового духа; міровой духъ является и по отношенію къ. ней посредникомъ ея взаимоотношеній съ сущностями, ей подобными, нене идентичными, вижинее проявление которыхъ есть наше тъло.

Обоснованный метафизикой и, выставляемый ею какъ требование...

міровой духъ не есть Богь въ религіозномъ смысль. У метафизики нътъ данныхъ, чтобы создать изъ мірового духа Бога; необходимы практическія, основанныя на этикъ требованія, чтобы преобразовать, чрезъ посредство соответствующих в имъ нравственныхъ, моральных всействъ (святость, всеблагость, любовь), міровой духъ метафизики въ Бога религіи. Въ этикт Лотце подчеркиваеть тёсную связь благости съ удовольствіемъ: нать цённости, которая не можеть быть прочувствована, какъ таковая; равнымъ образомъ и удовольствіе, доставляемое правственно-хорошимъ, не можетъ быть отдёлено отъ этого нравственно-хорошаго. Вмёсть съ темъ Лотце «этмѣчаетъ и качественное различіе удовольствій, — признавая нравственнохорошее за высшее благо. Какъ этическіе идеалы, Лотце, между прочимъ, выдвигаетъ извъстную теплоту чувства, энергио воления, благожелательство, состраданіе, последовательность, характерь, личность. Нашей обязанностью ивляется стать близкими къ этимъ идеаламъ, нарушая же нравственные законы, мы беремъ на себя вину. Мы являемся отвътственными за наши дъйствія, свобода воли должна быть удержана, какъ постулать практическаго разума, такъ какъ, въ противномъ случав, по могли бы существовать отвътственность, обязанности, вина и заслуги. Теоретически нельзя доказать свободу воли, но нельзя ее и опровергнуть.

Всв кажущіяся опроверженія всегда исходять изъ предположенія абсолютной необходимости всего происходящаго. Трудность, съ которою мы встрічаемся въ проблемь свободной воли, въ конечномь счеть та же, съ которою мы имьемъ діло въ рішеніи вопроса, какимъ образомъ міровой духъ воспршимаетъ въ себя конечныхъ духовъ, обладающихъ относительной самостоятельностью: обі задачи одинаково перазрішимы. Напии душевныя потребности, слідуя своимъ нравственнымъ идсаламъ и убіжденіямъ, даютъ намъ право видіть въ міровомъ духі вмість и божественное начало вещей, источникъ всякаго блага всего ціннаго: эти наши потребности имьють такое же право на удовлетвореніе, какъ и требованія нашего разсудка. Съ этой точки зрівнія мы признаемъ, что міръ поконтся на правственныхъ основаніяхъ, имьетъ разумный смысль и предназначень осуществлять содержаніе безусловной цінности; мы видимъ въ міровомъ развитіи дібствіе предопредівленія, опредівленіе цілей и путей котораго въ

отдъльности, коночно, будотъ и останется напраснымъ усиліемъ.

Наши душевныя потребности дають намъ это право еще и потому, что наше метафизическое познаваніе не запрещаетъ намъ дѣлать подобныя предположенія, напротивъ, само какъ бы указусть ихъ. Конечно, ближайшее развитіс понятія о Богь должно быть предоставлено личной въръ отдъльнаго индивида; не можетъ быть также доказано безсмертіе души, оно можеть быть только воспринято вврою. Двло ввры приблизить къ себв вещи чрезъ символы, разрисовать ихъ теплыми красками, тогда какъ философія можеть ихъ лишь нам'втить въ безцв'втныхъ контурахъ, и едва ли въ состояніи дать имъ точное очертаніе. Однако, содержаніе нашей въры должно быть согласно съ результатами научнаго познанія. Поэтому сліздуеть отбросить учение о двойной истинь, по которому на религиозной почвъ признается истиннымъ то, что въ области наукъ не имъетъ силы истины, и наоборотъ. Такимъ образомъ, задача всякой истинной философіи всегда будеть заключаться въ томъ, чтобы привести къ дъйствительному. а не только кажущемуся соглашенію неотложныя идеальныя уб'єжденія нашей души съ требованіями нашего разсудка, установивъ удовлетворяющее и тъ и другія міровоззрѣніе; при этомъ содержаніе въры должно будетъ принимать все новыя формы, соответствующія данному, изменяющемуся положенію нашего теоретическаго познаванія.

#### III. Неокантіанизмъ.

#### фридрихъ Альбертъ Ланге. 1828-1875.

Составитель исторіи матеріализма родился въ 1828 г. въ Вальдъ близъ Золингена, выступилъ въ 1855 г. доцентомъ въ Боннскомъ университетъ, потомъ былъ учителемъ гимназіи въ Дюйсбургъ, съ 1862 по 1866 редактировалъ газету въ Винтертуръ, въ Швейцаріи; въ 1870 г. онъ былъ профессоромъ въ Цюрихъ, откуда былъ вызванъ въ 1872 г. въ Марбургскій университетъ. Въ Марбургъ онъ и умеръ въ 1875 г.

Главныйшее сочинение: Исторія матеріализма и критика его значенія

въ настоящее время.

Провозвъщенный Фридрихомъ Ланге неокантіанизмъ какъ бы двуличенъ: онъ становится на два фронта. Въ противность геніальнымъ преувеличеніямъ спекулятивной философін, смъло переступающей границы опытныхъ знаній, неокантіанизмъ, опираясь на Канта и предложенное имъ ограниченіе познанія въ предълахъ опытныхъ данныхъ (явленій), стремится поставить предълы задачь философін, какъ науки, признавая за ней обязанность давать лишь надежное критико-познавательное обоснованіе и ограниченіс познанія. Съ другой стороны, противъ матеріализма, который выросъ, въ противоположность спекулятивной философін, на почвъ естествознанія, неокантіанизмъ выдвигаетъ критическій идеализмъ, то ученіе Канта, по которому весь видимый тълесный міръ, изъ котораго матеріализмъ выводить сознаніе, существуєть только, какъ явленіе для воспринимающаго сознанія, обоснованное и опредъляемое его апріорными формами познанія.

По Ланге, матеріализмъ въ области естественныхъ наукъ есть единственно правильная исходная точка; здёсь онъ является единственнымъ возможнымъ, достигающимъ цёли принципомъ изследованія. Естествознаніе знаеть въ своей области, въ природъ, только матеріальныя вещи и физическіе процессы: оно должно, чтобы остаться втрнымъ себт, сводить все происходящее въ природъ къ матеріальнымъ причинамъ и, объяснять, исходя изъ нихъ. Но какъ философія, какъ міровозэрные, матеріализмъ недопустимъ. Естествознание не есть знание, вообще, оно не исчерпываетъ дъйствительности. Рядомъ съ природной дъйствительностью, къ которой имћетъ дъло естествознаніе, существуеть еще духовный міръ, который не можеть быть понять и объяснень съ матеріалистической точки зрівнія. Наоборотъ, въ законченномъ, основанномъ на теоріи познанія воззрѣнін на телесный міръ, составляющій предметь естествознанія, последній познается, какъ простое явленіе, зависимое и опредбляемое организаціей познающаго субъекта. Объ эту идеалистическую основную истину матеріализмъ, какъ міровоззрініе, долженъ, по необходимости, разбиться. По тотъ фактъ, что физическій міръ съ его каузальными законами не составляеть еще всей дъйствительности, и прежде всего вовсе не составляетъ истинную дъйствительность, этотъ факть позволяеть намъ составить себт идеальное міровоззрвніе въ формв опредвляемаго религіей, этикой и эстетикой вымысла. Только въ этой форм'в возможно создать міровоззрвніе; научнаго нознанія дыствительности въ себъ (метафизики) не существуетъ-научное познание ограничено въ предвлахъ анализа и объясненія явленій и въ предвлахъ теоретико-познавательнаго обоснованія и отграниченія познанія.

# IV. Позитивизмъ. Контъ Милль. Спенсеръ. 1. Огюстъ Контъ. 1798—1857.

Родившись въ 1798 г. въ Монцелье, и получивъ техническое образованіе, Контъ познакомился въ Парижъ съ Сенъ-Симономъ, который оказалъ



Огюств Контв.

на него большое вліяніе. За свои политическія и философскія воззрвнія, которыя онъ высказаль въ главномъ своемъ трудів, вышедшемъ въ світть въ 1830—1842 г., Контъ былъ лишенъ міста (ренетитора по математикі въ Парижской политехнической школів) и, поддерживаемый богатыми друзьями, жилъ въ Парижів до самой смерти, послідовавшей въ 1857 г.

Главное commenie: Курсъ положительной философии (Conrs de philo-

sophie positive).

Истипное, положительное знаніе мы пріобрѣтаемъ только изъ опытныхъ фактовъ, отъ феноменовъ. Вслѣдствіе этого единственная задача, рѣшенію которой должна себя посвятить наука и, которое для нея возможно, заключается въ томъ, чтобы наблюдать опытные факты, установить правильныя ихъ взаимоотношенія (законы природы), съ помощью пропзводимыхъ опытовъ; затѣмъ въ томъ, чтобы свести эти законы къ возможно меньшему числу самыхъ общихъ отношеній и, на основаніи послѣднихъ установить связную послѣдовательность событій и предрѣшать будущія событія.

Наука должна пользоваться индуктивнымь методомъ, основаннымъ на опытъ, научная истина должна заключаться въ полномъ согласіи ея съ опытными фактами. Напротивъ, невозможно раскрыть конечныя основы всякаго бытія и дъйствованія: метафизики, какъ науки, не существуетъ, все наше познаніе субъективно и относительно. По этому задачей философіи, въ узкомъ смысль, кромь обоснованія позитивизма, остается классификація наукь, занимающихся изследованісмъ явленій, распредёленіе этихъ наукъ по предметамъ и опредъление ихъ взаимнаго между собою отношения. По Конту науки распредъляются въ следующемъ порядке: 1) Математика, посвященная самому общему и отвлеченному—числу, пространству и времени. Въ предвлахъ математики, ариометика предшествуетъ геометрии, а объ вмъстъмеханикь. 2) Астрономія. 3) Физика. 4) Химія. 5) Біологія; и 6) Соціологія (обществовъдъніе). Въ этомъ порядкъ наукъ послъпоименованныя всегда основываются на предшествующихъ и онв идутъ отъ общаго и отвлеченнаго къ частному и конкретному. Исихологія, по Конту, не составляеть отлъльной науки: ея проблемы относятся частно къ біологіи, частно (какъ и проблемы этики) къ соціологіи.

Позитивная философія такова, что она могла только выработаться, и дъйствительно только выработалась въ эволюціонномъ процессь. Міропознаніе человічества прошло три стадін: 1) теологическую (мивологическую), во время которой боги и демоны были принимаемы за причипу естественныхъ явленій; 2) метафизическую, во время которой роль боговъ и демоновъ переходитъ къ отвлеченнымъ понятіямъ, каковы субстанція, причина, цвль и т. п., и 3) позитивную, въ которой мы находимся теперь, но которая еще не осуществлена во всёхъ направленіяхъ. Эта последняя стадія отказывается вообще отъ познанія конечныхъ причинъ и довольствуется установленіемъ закономфрной связи феноменовъ путемъ опыта. Менье всего пока примъненъ позитивистскій способъ мышленія и методъ въ соціологіи. Одна изъ главныхъ задачъ, поставленныхъ себъ Контомъ, заключается въ разработкъ соціологіи по естественно-научному методу, съ цълью возведенія ея на степень действительной (позитивной) науки. Контъ признаяъ, что условія, отъ которыхъ зависить существованіе личности, семьи, общества, должны быть познаны индуктивнымъ путемъ, по индукціи же должны быть установлены законы, которыми управляется отдёльная личность и общество. Отсюда потомъ будуть вытекать практическія правила для общественнаго устройства. Цёль общественнаго развитія заключается въ образованіи соціальнаго чувства, т. е. въ побъдъ альтрупама надъ эгопамомъ. Всъ отдъльныя личности должны подчиниться общинь и содыйствовать общему благу, каждой личности должна быть предоставлена возможность развить свои способности, каждый имъетъ право на трудъ и согласное съ человъческимъ достоинствомъ существованіе.

Впоследствии Контъ дополниль свою позитивную философію новой религіей, религіей человечества, которая, отказываясь отъ Бога, делаетъ само человечество, «Великое Существо» (le Grand Etre) предметомъ фантастическаго культа, подробно развитаго самимъ Контомъ. Подробности этой позитивнестской религіи, пророкомъ которой чувствоваль себя Контъ, приходится

здѣсь обойти.

#### Джонъ Стюартъ Милль 1806-1873.

Сынъ философа Джемса Милля, Д. С. Милль, родился въ Лондонѣ въ 1806 г. Отецъ далъ ему тщательное образованіе, такъ что рано развивнійся юноша уже въ 13 лѣтнемъ возрастѣ могъ считаться ученымъ. Провіно. Буссе. Новая философія нослѣ канта.

бывъ нѣкоторое время домашнимъ учителемъ и изучивъ еще юридическія науки, Д. С. Милль въ 1823 г. поступилъ на службу Остъиндской компаніи, съ переходомъ дѣлъ которой въ руки правительства онъ вышелъ въ отставку и удалися отъ дѣлъ.

Временно (съ 1866 по 1868 г.) онъ былъ членомъ англійской ниж-

ней палаты. Онъ умеръ въ 1873 г. въ Авиньонъ.

Главиъйшія сочиненія: Система дедуктивной и индуктивной логики



Дж. Ст. Милль.

(A System of Logic ratiocinative and inductive). Утилитаризмъ (On Utilitarianism). Сочиненія эти имѣются въ переводѣ на русскій языкъ.

Мыль является логическимъ истолкователемъ и и теоретикомъ позитивизма, сильныя и слабыя стороны котораго у него выступаютъ особенно ясно. Наше знаніе, по Миллю. поконтся на опытѣ: исходной точкой всякаго познаванія являются отдѣльныя факты нашего сознанія, наши воспріятія, чувства и т. д. Исходя изъ этихъ фактовъ, мы, по пути индукціи, методы которой у Милля весьма остроумны развиты, приходимъ къ общимъ положеніямъ, къ установленію общихъ законовъ.

Но всякая индукція является также дедукціей постольку, поскольку она, для достиженія цёли, выставляеть предположеніе, именно предположеніе безусловной законом'єрности въ природії и безусловнаго значенія принципа каузальности. Однако, пытаясь доказать, что само это предполо-

женіе (а также математическія аксіомы) является, въ свою очередь, результатомъ индукціи, Милль отнимаєтъ у индуктивнаго изслёдованія его основаніе, по которому оно только и мыслимо, и запутываєтся при этомъ въ такихъ противоречіяхъ, которыя лучше всего доказываютъ, что въ действительности индуктивное сужденіе объ опыте основано на предположеніяхъ, не являющихся, въ свою очередь, обобщеніями опытовъ.

Въ психологіи Милль, подобно Юму, выступаетъ сторонникомъ теоріи ассоціацій, т. е. онъ пытается свести духовную жизнь къ механизму психическихъ процессовъ (впечатлѣній, представленій и т. п.), которые сцѣпляются (ассоціируются) въ опредѣленной по индукціи закономѣрности, низводя все мысленно-необходимое къ простому соединенію опре-

дъленныхъ представленій.

Съ этой теоріей ассоціацій у Милля связань своего рода субъективизмъ или феноменализмъ, такъ какъ опъ подчеркиваетъ субъективность всёхъ впечатлёній и воспріятій (которыя онъ считаетъ содержаніемъ нагиего сознанія) и смотрить подобно Юму на предположеніе находящагося внъ насъ міра вещей; равно какъ на предположеніе единаго и идентичнаго субъекта впечатльній («я»), просто, какъ на псилогически необходимый результать психологического механизма. — Действительны въ каждый данный моменть только тв впечатленія, которыя нами фактически восприняты, которыя мы можемъ воспринимать снова и которыя мы при опредъленныхъ условіяхъ будемъ воспринимать въ будущемъ. Эта постоянная возможность восприниманія такимъ образомъ пріобратаеть въ нашемъ сравненій съ дъйствительными впечатльніями, характеръ сознаніи, въ объективности, характеръ независящаго отъ насъ бытія, къ этому-то психологическому и исихологически понятному процессу долженъ быть сведенъ весь вившній мірь. Точно такъ же и постоянное «я» есть ивчто инос, чёмъ идея, осуществленная, по исихологической необходимости, психическимъ механизмомъ, есть та втра, которую я могу во всякое время испытывать, при опредёленныхъ условіяхъ, такія чувства, которыя я въ данный моментъ не испытываю. Но Милль самъ же противоръчить своему феноменализму, понимая безсознательные процессы какъ физіологическіе и утверждая, что человькъ опредъляется по тому положенію, которое онъ занимаеть въ природь: что же касается «я», то онъ самъ согласенъ, что нельзя объяснить, какимъ образомъ рядъ чувствованій можетъ сознавать себя рядомъ, и сладовательно, какимъ образомъ можетъ возникнуть идея (воображеніе) постояннаго «я», если допустить, что душа есть простой механизмъ.

Въ Этикъ Милль признаетъ утилитаризма, т. е. ученіе, что относительное достоинство ноступковъ зависитъ отъ тѣхъ послѣдствій, которыя они приносятъ, отъ причиняемаго ими вреда или пользы. Поэтому всѣ поступки должны измѣняться въ конечномъ счетѣ по особому масштабу, и этотъ масштабъ есть — наибольшее счастье наибольшаго числа лицъ. Ноступки тогда хороши, когда они направлены къ этой цѣли, и въ той именно мѣрѣ въ какой они ей соотвѣтствуютъ. Но, обращаясь, для обоснованія этого утилитарнаго принципа, къ моральному чувству, къ совѣсти отдѣльныхъ лицъ. и упуская качественное различіе въ удовольствіи, Милль и здѣсь разрушаетъ, такою непослѣдовательностью, свою

собственную теорію.

#### 3. Гербертъ Спенсеръ 1820—1903.

Гербертъ Спенсеръ былъ сынъ учителя въ Дерби. Первоначальное образованіе онъ получилъ дома, подъ руководствомъ отца, а затѣмъ дяди священника. Дальнъйниія знанія онъ пріобрълъ путемъ самообразованія и вовсе не посъщаль общественныя учебныя заведенія и университеть. Въ продолженіи нъсколькихъ лътъ (1837—1845) опъ служиль, въ качествъ инженера, на жельзной дорогь, потомъ былъ (съ 1848 по 1852 г.) сотрудникомъ различныхъ журналовъ. Послъ этого онъ посвятилъ себя всецъло разработкъ труда его жизни,—системы синтетической философіи, страдан часто отъ тяжелыхъ матеріальныхъ условій (трудъ вышелъ по подпискъ). Спенсеръ умеръ въ 1903 г. въ Брайтонъ.

Главныйшия сочинения: Основныя начала философіи (First Principles). Основы біологіи (Principles of Biology). Основы Психологіи (Principles of Psychology). Основы соціологіи (Principles of Sociology). Основы этики (Principles of Morality). Всъ онъ составляють систему синтетической философіи (A system of synthetic Philosophy) и переведены на русскій языкъ.

Задача философіи понимается Спенсеромъ въ смыслѣ позитивизма: она заключается въ томъ, что явленія должны сводиться къ высшимъ основнымъ понятіямъ и что объясненіе ихъ связи должно быть дано при помощи общихъ законовъ универсальнаго значенія. При этомъ, въ различіе отъ отдъльныхъ наукъ, старанія философіи направлены именно къ тому чтобы охватить всю совокупность явленій съ точки зрвиія высшей и наиболье общей; философія есть полное объединеніе нашего знанія (сотplete unification of knowledge), тогда какъ каждая отдъльная наука представляетъ собою только частичное объединение знанія (partial unification). Но всякое пріобратаемое такимъ образомъ знаніе, есть только относительное знаніе, оно обусловлено и опредъляется природой нашей познавательной способности, нашего мышленія. Наше же мышленіе также относительно и поэтому способно познавать только относительное бытіе. Оно познаетъ вещи путемъ сравненія и различенія; но этимъ путемъ опо можетъ познать только вещи во взаимныхъ ихъ между собою отношеніяхъ, въ ихъ относительномъ бытіи, и не въ состояніи ихъ абсолютнаго бытія, бытія безъ веякихъ отношеній. За относительнымъ и феноменальнымъ кроется абсолютное, которое, однако, непостижимо для нашего мышленія, а потому не познаваемо (unknowable)—(агностицизмъ).

Можно только утверждать, что оно существуеть, потому что относительное само по себт указываеть на существованіе абсолютнаго. Не познаваемый абсолють есть вмъстт съ тъмъ та точка, въ которой сходятся религія и наука; наука выдвигаеть не постижимое, которое становится для рели-

гін предметомъ почитанія.

Основныя понятія, которыми мы должны обмыслить многообразность явленій, суть пространство, время, матерія, сила, движеніе; высшія основанія, управляющія явленіями: законъ сохраненія матеріи и законъ сохраненія эпергіи (силы), а также принципъ эволюціи, имѣющій у Сиспсера такос-же универсальное значеніе, какъ и у Гегеля, съ тою разницей, что онъ понимается Спенсеромъ съ натуралистически-позитивной точки зрѣнія. Во всякой отдѣльной вещи мы встрѣчаемъ все ту же количественно одинаковую матерію, лишь въ различномъ распредѣленіи и группировкѣ въ пространствѣ; въ самыхъ разнообразныхъ, измѣняемые одно въ другое выраженіяхъ, какъ напр. движеніе, электричество и т. п., мы видимъ все ту-же количественно неизмѣнную основную силу; но все это находится въ состояніи безпрерывнаго переустройства: бытіе означаетъ развитіе.

Всякоо развитіе (эволюція) точнёе опредёляется, какъ интеграція (концентрація, соединеніе въ одно цёлое) матеріи и разсёяніе (диссинація) движенія, вмёстё съ тёмъ какъ превращеніе однороднаго (гомогена) въ разнородное, какъ дифференціація (расчлененіе) матеріи и какъ переходъ

HUBAH WHOLUUWIH HUUMD HAILA

отъ неопредёленнаго къ опредёленному. (Примёры: наша планетная система развивалась изъ первичной туманности, организмъ высшаго животнаго образовался изъ протоплазмы). Эволюція стремится къ состоянію равновісія, которое, однако, не можетъ стать постояннымъ, такъ какъ не существуетъ бытія въ состояніи нокоя; наконецъ, эволюція переходитъ въ разложеніе (диссолюцію), которое связано съ дезинтеграціей (разъединеніемъ) метеріи и поглощеніемъ (абсорпція) движенія. Оба эти процесса понеремівню управляютъ всёмъ происходящимъ какъ во вселенной, такъ и въ отдільныхъ ся явленіяхъ. Въ настоящую міровую эпоху, въ общемъ, господствуетъ восходящая тенденція, стремленіе къ развитію.

Такой именно взглядъ Спенсеръ примъняетъ и къ біологии. Жизнь есть постоянное приспособленіе внутреннихъ отношеній къ внѣшнимъ, приспособленіе, которое совершенствуется вмѣстѣ съ прогрессомъ развитія. Отношенія становятся все сложиве, дифференцированнѣе, многочисленнѣе и тѣснѣе. Въ области біогологіи эволюціонный принципъ съ вытекающими изъ него послѣдствіями особенио оправдывается, онъ вполнѣ объясняетъ развитіе организмовъ какъ въ частности, такъ и въ общемъ. Съ основной мыслью теоріи происхожденія видовъ (Дарвина), что высшіе виды образовались изъ низшихъ, Спенсеръ совершенно согласенъ, хотя въ нѣкоторыхъ частностяхъ онъ и уклоняется отъ дарвиновскихъ положеній.

Психологическое понимается Спенсеромъ то какъ функція механизма тѣла, какъ актъ нервной системы (съ другой стороны, тѣлесные феномены обусловлены относительностью сознанія) то, подобно психофизическому нараллелизму, какъ сопуствующее физическому явленіе. Субстанція духа, по существу своему, такъ же непозноваема, какъ и физическая субстанція. Въ области неихики высшія способности точно такъ же развиваются изъ низшихъ путемъ интеграціи и дифференціаціи. Основанія нашего познанія,—понятіе о пространствѣ, нормы мышленія, основныя понятія науки—для нидивидуума апріорны, т. с. коренятся въ его психо-физической организаціи и направляютъ всѣ послѣдующія его опытныя познаванія.

Организація же пріобрътена индивидуумомъ наслъдственно отъ предковъ и является результатомъ опыта и работы безчисленныхъ поклольній, восходящихъ до родоначальниковъ всего органическаго міра. Въ конечномъ счеть оказывается. что «апріорныя» составныя части нашего познанія всетаки пріобрътены эмпирическимъ путемъ. Такимъ образомъ, Спенсеръ пытается связать кантовское а priori съ основными положеніями эмпиризма. Но съ его эмпиризмомъ не совсьмъ согласно то обстоятельство, что онъ, вопреки Миллю, подчеркиваетъ и защищаетъ необходимость мыш-

ленія, какъ необходимо нужный критерій истины.

Общество, по Спенсеру, следуеть такъ же разсматривать, какъ организмъ, который растетъ и развивается на техъ же общедействующихъ основанияхъ и стремится къ достижению все большаго гармоническаго равновесия всехъ своихъ частей. Это равновесие наступаетъ по пути растущаго согласования симпатическихъ (альтрупстическихъ) чувствъ съ эгоистическими, согласования, которое наилучшимъ образомъ обезпечиваетъ сохранение одинаково какъ индивидуума, такъ и рода. Это согласование постененно распространится на взаимныя отношения народовъ и приведетъ къ всеобщему міру. Мораль является средствомъ къ осуществленію этой цели, совъсть же есть результатъ опыта предшествующихъ поколеній о пользе или вреде различныхъ действій (поступковъ); она для живущаго въ настоящемъ индивидуума, также интуитивна и апріорна, какъ и основы нашего познанія, но въ конечномъ счете и совёсть есть такое же пріобретенное достояніе человечества, какъ и наше познаніе.

#### ЧАСТЬ ВТОРАЯ.

Проф. Геффдингъ.

# Очерки новъйшей философіи.

# Объективно-систематическое направление.

1. Вильгельмъ Вундтъ.

Вундтъ представляетъ изъ себя великій приміръ иймецкой работоспособности. Онъ стоитъ выше всйхъ современныхъ философовъ по богатству знаній, по способности охватить это разнообразное знаніе съ общей точки зрінія, по неустанному стремленію вносить точность п ясность,



В. Вувдтъ.

какъ въ великое целое, такъ и отдъльныя части. У него нътъ тонкости и искренности Лотце: но онъ стоитъ тверже и прочиве, на почвв двйствительности и не рѣшается уноситься въ метафизику, какъ этотъ последній. Онъ болве идеалисть, чъмъ Спенсеръ. Съ широкой почвы опыта стремится онъ къ вершинъ мысли, которую философія романтиковъ считала достигнутой, но которая, въ виду критическаго направленія въ этой области Канта, воодушевляетъ Вундта только, какъ горизонтъ, необходимый для оріентировки.

Вундть родился вблизи Мангейма, 16 августа 1832 г. Онъ изучалъ медицину, и занятія физіологіей привели его къ философіи. Его статьи но «теоріи чувственнаго воспріятія (1859—62) разсматривають вопросъ, о вліяніи движенія глазъ на восиріятіе пространства. На шпейерскомъ

конгрессв сстествоиспытателей въ 1861 г. опъ сказалъ рвчь о физіологическомъ времени т.-с. о времени потребномъ для воспріятія и передачи чувственнаго впечатлвнія. Въ лекціяхъ о душь человока и животическа выдвигается имъ этнологическій методъ, вмѣсто экспериментально-физіологическаго. (1863, 8 Aul. 1897). Проработавъ цвлый рядъ лѣтъ въ качеств въстраординарнаго профессора физіологіи въ Гейдельберг , онъ былъ приглашенъ въ 1874 г. замѣстить Альберта Ланге по каведр индуктивной философіи въ Цюрихъ, но на слѣдующій же годъ перевелся профессоромъ философіи въ Лейпцигъ, гдѣ онъ работаетъ и до сихъ поръ. Его личность мало выступаетъ въ его произведеніяхъ; на людей, сталкивавнихся съ нимъ въ жизни, онъ произведеніяхъ; на людей, сталкивавнихся съ нимъ въ жизни, онъ произведеніяхъ; на людей, сталкивавнихся съ нимъ въ жизни, онъ произведеніяхъ; на людей, сталкивавнихся съ нимъ въ жизни, онъ произведеніяхъ; на людей, сталкивавнихся съ нимъ въ

Не задолго до нерехода въ Лейпцигъ онъ издалъ свою «Физіологическую психологію» (1874 г.), которая на ряду съ «элементами психофизики» Фехнера является шедевромъ экспериментальной психологіи. Она излагаетъ методы и физіологическія основы психологіи, и подробно разсматриваеть только тв части психологіи, которыя на этомъ пути находять особое освъщение. Описание и анализъ стоятъ позади экспериментовъ. Болье равномърное изложение психологии Вундтъ далъ позднъе въ своемъ «Очеркъ психологіи» (1896). Въ Лейпцигъ онъ создаль экспериментальнопсихологическую лабораторію, первое университетское учрежденіе этого рода и положилъ начало издание ежегодинка Philosophische Studien (20 томовъ 1883—1903 г.).

О значеній, которое имѣли экспериментально-психологическія занятія для персхода отъ физіологіи къ философіи, онъ самъ очень интересно разсказываеть вы стать Ueber psychische Kausalitat und das Prinzip des psychophysichen Parallelismus (Philos. Studien 1894 г. S. 122—124). Они убъдили его въ независимости психологіи отъ физіологіи и метафизики, что уже раньше отстаивала англійская школа и Канть. «Если меня спросять, говорить онъ, въ чемъ для меня заключается психологическая ценность экспериментальныхъ наблюденій, то я скажу, что они создали и укрѣпили совершенно новый взглядъ на природу и связь душевныхъ процессовъ. Когда я впервые приблизился къ психологической проблемъ, я раздълялъ общее, свойственное физіологамъ, заблужденіе, что образованіе чувственныхъ воспріятій, исключительно діло физіологическихъ особенностей нашихъ органовъ чувствъ. Я научился, сперва на основани дъятельности нашего органа зрвнія (особенно того, что касается представленія о пространства, понимать актъ творческаго синтеза, и онъ сталъ мною руководить при объясчении высшихъ функцій фантазіи и разума, передъ чёмъ старая психологія была безсильна. Когда же я перешель къ изученію отношеній времени въ ход'в представленій, мні открылся новый взглядъ на развитіе воловых функцій (особенно благодаря вліянію приготовленія и напряженія на сокращеніе физіологическаго времени)—вившнихъ изъ внутреннихъ, сложныхъ изъ простыхъ; а также новый взглядъ на тъсную связь, разложенныхъ, путемъ искуственныхъ абстракцій и понятій (какъ представленіе, чувствованіе и воля) психических функцій, однимъ словомъ, на недълимость и внутреннюю однородность духовной жизни во всёхъ ея стадіяхъ».

Этимъ путемъ Вундтъ пришелъ къ понятію синтеза, котораго Кантъ достигь анализомъ функцій сознанія и представленія о пространствь и времени. Иодъ «творческимъ синтезомъ» онъ понимаетъ процессъ схватыванія и сочетанія, продукть которыхъ получаеть свойства, которыми не обладаль ни одинь изъ элементовъ. Очень часто Вундтъ забываетъ, что это понятіе не есть объясненіе, хотя оно и отмічаеть своеобразность душевныхъ процессовъ. Онъ особенно подчеркиваетъ моментъ активности въ синтезії, что приводить его постепенно (въ позднійшихъ изданіяхъ своей

психологін) къ признанію воли центромъ духовной жизни.

Но не один занятія психологіей привели Вундта отъ естественныхъ наукъ къ философіи. Какъ естествоиснытатель, онъ зам'ятилъ, что всякое знаніе природы основано на опреділеныхъ предпосылкахъ. Естественно явился вопросъ, какъ обосновать эти предпосылки, на которыхъ все обосповано. Такимъ образомъ, возникла теорія познанія. Въ своемъ произведенін Die physikalische Axiome und ihre Beziehungen zum Kausalprinzip, главт изъ его философіи естественныхъ наукъ (1866) Вундть раскрываетъ этотъ вопросъ. Онъ старается вывести законы физики изъ положенія, что все имжетъ причину, при помощи другого положенія, что всё явленія въ природѣ суть движенія. Это другое положеніе онь основываеть на томъ, что движеніе есть простѣйшее измѣненіе, такъ какъ движущаяся вещь только мѣняеть свое положеніе относительно другихъ вещей, не теряя необходимымъ образомъ какихъ-либо изъ своихъ свойствъ. Тутъ Вундтъ още не вполнѣ выяснилъ теоретико-познавательныя трудности этого воззрѣнія, которое носитъ нѣсколько догматическій характеръ по сравненію съ его позднѣйшей теоріей познанія.

Двумя различными путями пришелъ Вундтъ къ философіи и въ дальнъйшихъ произведеніяхъ онъ углубилъ и расширилъ свое понятіе фило-

софін.

Изучение теоріи познанія привело его къ разработкѣ его большого произведенія о лошкъ (Logik, eine Untersuchung der Prinzipien der Erkeuntnis und der Methoden wissenschaftlicher Forschung. 1880—83, 1 Aufl. in 3 Bänden 1893—95). Разработка богатаго матеріала спеціальныхъ наукъ даетъ особенно большое значеніе этому произведенію. Вундтъ разсматриваетъ науку скорѣе, какъ исторически данный фактъ духовной жизни человѣка, чѣмъ какъ стремленіе, возможность и справедливость котораго надо доказать. Эта черта очепь характерна для общей философіи Вундта. Поэтому его произведеніе о логикѣ носитъ характеръ энциклопедіи, а не изысканія по вопросамъ принципіальнаго характера. Произведенія Зигварта, Шуппе и Бенпо Эрдмана интересиѣе съ формальной и принципіальной стороны; но не одно изъ нихъ не обладаетъ такой реальной полнотой, какъ сочиненіе Вундта.

Вундтовское пониманіе этики аналогично его пониманію логики (1886, З Aufl. 1902). Онъ видить въ этикь, также какъ и въ наукь великій факть, который отдъльныя лица должны признавать и развивать, онъ не останавливается передъ трудностями, которыя явятся при обоснованіи требованія этого признанія. Онъ основываетъ этику на народной психологіи: посльдняя показываеть какимъ образомъ этическія основы происходять изъ исторической и соціальной обстановки, въ которой протекаетъ каждая человьческая жизнь. О мьсть этики въ общей философіи Вундта я буду говорить позднье.

«Система философіи» (1889, 2 Апраля 1897), это основное произведеніе Вундта. Его искусство изложенія въ этомъ произведеніи также достигаеть высшей точки. Туть онь даеть законченное изложеніе философіи, какъ цалаго, и ся проблемы. Къ этому произведенію примыкаеть «Введеніе въ философію» (1201), которое по сравненію съ болье ранними произведеніями вносить новые оттанки въ пониманіе вопроса. Здась много маста занимаеть характеристика разныхъ направленій въ исторіи фи-

лософін.

По мивнію Вундта къ философіи ведеть интеллектуальная потребность, все болве и болве отдвляющаяся отъ религіозной, не уничтожая однако последней. Философіей называется міро-и жизнесозерцаніе, удовлетворящее какъ требованіямь ума, такъ и требованіямь чувства. Въ новыя времена, въ противоположность греческимъ, одна философія можеть удовлетворить интеллектуальную потребность. Отдвльныя науки развились и подблили между собой знаніс. Опе раздвляются на три группы. Математика есть ученіе о числахъ, пространстве и движеніи. Естественные науки учатъ о явленіяхъ и предметахъ природы. Гуманитарныя науки двлятся на исихологію, филологію и исторію. Различіе между этими тремя группами состопть не только въ различіи объектовъ, но также и главнымъ образомъ въ различіи принадлежащихъ имъ точекъ зрвнія. Развитіе всёхъ этихъ паукъ очень много дало для роста интеллектуальнаго интереса. Философія не можетъ, какъ это представляется въ романтическихъ спекуля-

ціяхъ, его уничтожить; ее задачей является правильное соединеніе добытыхъ науками познаній, такъ, чтобы ни одна изъ спеціальныхъ точекъ зрѣшя не заняла господствующаго мѣста, чтобы между интеллектульными интересами и этическими потребностями была достигнута гармонія. Помнѣнію Вундта историческій ходъ развитія идетъ отъ античной философіи къ спеціальнымъ наукамъ и указываеть на философію.

Философію Вундтъ дѣлитъ на ученіе о познаніи и ученіе о принципахъ. Къ ученію о познаніи принадлежать; ученіе о мышленіи (формальная логика) и исторія и теорія познанія (реальное ученіе о познаніи). Ученіе о принципахъ имѣетъ общую часть, которую Вундтъ называетъ метафизикой, являющуюся по его мнѣнію заключеніемъ, а не началомъ философіи, и спеціальныя части, а именно философію природы и фило-

лософію духа.

Судя но этому, онъ долженъ дать двѣ философскія проблемы — проблему познанія и проблему бытія. Этика принадлежить къ ученію о принципахъ, какъ одна изъ вътвей философіи духа (наряду съ эстетикой и религіозной философіей), а не является самостоятельнымъ толкованіемъ проблемы. Но туть мы находимь у Вундта нікоторое колебаніе. Въ своемъ изображеніи философскихъ направленій (въ «Введеніи въ философію») онъ опредвленно выдаляеть три проблемы, при чемъ ставить этическую наряду съ теоретико-познавательной и метафизической; теоретико-познавательная проблема имфеть объектомъ человфка, какъ познающее существо, этическая—какъ желающее, а метафизическая затрагиваетъ объ эти стороны. Это соотвътствуеть и его пониманию философіи, которая должна согласовать интеллектуальные интересы и этическія потребности; а эта задача выдвигаеть самостоятельность этической проблемы. Психологія занимаетъ мъсто между спеціальными науками, рядомъ съ филологіей и исторіей, и не причисляется къ философіи. Но въ собственной психологіи Вундта ясно проявляется разница между спеціальными, экспериментальными изысканіями и общими исисхологическими точками зрвнія, имбющими значение для философии духа, особенно для ея общей части, которая должна дать цальное основное изображение сущности и будущаго. Далье, онъ признаеть, что психологія между отдільными науками занимаеть особое положение, что изъ всъхъ нихъ она стоитъ въ наиболъе непосредственной связи съ философскимъ ученіемъ о познаніи, такъ какъ каждый актъ познанія есть эмпирически данный духовный процессь, который какъ таковой принадлежить къ области психологіи. Изъ этого следуеть, что мы имвемъ право говорить объ особой исихологической проблемв и, следовательно, можемъ пользоваться четырымя ранве названными проблемами при нашемъ изложении философии Вундта.

Оцѣнка значенія Вундта для методологіи и организаціи экспериментальной психологіи должна быть представлена этой дисциплинѣ. Тутъ Вундть является самымъ значительнымъ изслѣдователемъ послѣ Фехнера—основателя этого предмета. Фехнеръ (какъ это было отмѣчено Вундтомъ въ произнесенной въ память его рѣчи) не обладалъ глубокимъ интересомъ къ психологіи, а интересовался изслѣдованіями, касавшимися границы сознанія для того, чтобы имѣть возможность пролить свѣтъ на отношеніе между духовнымъ и матеріальнымъ; интересъ Вундта гораздоболѣе широкъ и въ цѣломъ рядѣ отдѣльныхъ пунктовъ ему важна психологія, какъ цѣлое, для философіи. Я остановлюсь тутъ на трехъ изъ этихъ пунктовъ, именно на отношеніи психологіи къ физіологіи, на

своеобразности душевной жизни и на элементахъ духовной жизни.

а) Отношение психология къфизіология неизбъжно получаетъ философское значение, такъ какъ оно является ръшающимъ для опредъления отно-

шенія между духовнымъ и матеріальнымъ. Этотъ вопрось Вундтъ затрагиваеть не только въ своей психологіи и системѣ философіи, но также и въ выше названной статьѣ Uber die psychische Kausalitat und das Prinzip des psyshophysischen Parallelismus. Въ противоположность Фехнеру, Вундтъ не видитъ въ психо-физическомъ параллелиямѣ полнаго разрѣшенія проблемы. Различіе въ наукахъ, думаетъ онъ, покоится гораздо больше на различіи точекъ зрѣнія, чѣмъ на различіи объектовъ, и одинъ и тотъ-же объектъ можетъ встрѣчаться въ различныхъ наукахъ. Психологія и физіологія разсматриваютъ тотъ же объектъ съ различныхъ точекъ зрѣнія. Изъ того, что бываютъ необходимы различныя точки зрѣнія, вовее не слѣдуетъ, что имѣются различные, самостоятельные объекты. Если мы прослѣдимъ шагъ за шагомъ развитіе духовнаго начала отъ низшихъ ступеней къ высшимъ, то мы должны будемъ признать, что этотъ рядъ ступеней подготовленъ въ безсознательной нриродѣ, которая является процессомъ саморазвитія духа.

Такимъ образомъ, Вундтъ присоединяется къ опредъленному идеалистическому толкованію. «Параллелизмъ» для него только гипотеза, а не опредъленная точка зрънія. Но онъ является необходимымъ, какъ предварительная гипотеза, потому что мы не можемъ не признать, что существуеть подобіе причины и слъдствія, такъ какъ иначе воздъйствіе духовнаго на матеріальное и наобороть казалось бы намъ чудомъ. Въ связи съ этимъ, онъ придаетъ значеніе закону сохраненія физической энергіи, въ силу котораго каждое увеличеніе или уменьшеніе физической энергіи требуетъ физическихъ эквивалентовъ, чъмъ исключается обычная теорія

взаимодъйствія.

Вундтъ неоднократно долженъ былъ подтверждать, что онъ твердо придерживается этого взгляда, даже когда онъ, повидимому, внадалъ съ нимъ въ противоръчіе. Онъ объяснялъ, что въ техъ случаяхъ, где дело не касается принципіальных вопросовь, онъ считаеть для себя возможнымъ пользоваться обычными выраженіями, такъ же, какъ последователь Коперника можетъ говорить о восходъ и закатъ солнца. Но я думаю, что затрудненія, которыя мы здёсь находимъ у Вундта зависять не только отъ способа выраженія. Есть два пункта, гдв онъ опредвленно отмачаеть исключенія изъ нараллелизма. Во-первыхъ, соединение элементовъ сознания между собой нельзя разсматривать съ физіологической точки зрвнія; только отдельные элементы, а не ихъ соединенія имівоть физіологическіе корредаты. Во-вторыхъ, понятіе значенія, связанное съ душевными явленіями также не имбетъ коррелата. Первое ограничение нараллелизма основано на необоснованномъ примънении различия между формой и материей, соединениемъ и элементомъ. Понятіе элемента есть только приближеніе къ данному и проводить различіс между соединеніемъ и элементами можно только относительно и въ грубыхъ чертахъ. Кромъ того соединение такъ же есть фактически данное, какъ и элементы. Второе ограничение основано на необоснованномъ разделении значения, и того съчемъ оно связано. То, что чтонибудь чувствуется, какъ значительное есть такой же психическій процессъ, какъ и всъ другіе. Или, если угодно, значеніе есть такое же психическое качество, какъ краска или звукъ. Поэтому непоследовательно делать такія исключенія. Подчеркиваніе ихъ Вундтомъ вызвано, очевидно, его стремленіемъ, защитить самостоятельность исихологіи. Прежде по его мивнію, этой самостоятельности угрожало вмішательство, со стороны спиритуализма; теперь приходится бояться этого со стороны матеріализма.

Правильное пониманіе теоріи Вундта особенно затрудняется тёмъ, что хотя онъ признаетъ постояннымъ количество физической энергіи, однако говоритъ о ростѣ энергіи въ духовной области. Изъ главныхъ положеній этой

части его ученія можно однако вывести, что подъ ростомъ духовной энергіи, онъ подразумѣваетъ отчасти происхожденіе новыхъ психическихъ качествъ, отчасти присоединеніе новыхъ значеній цѣнностей. Мнѣ кажется, что тутъ правильнѣе говорить о концентраціи и организаціи энергіи, чѣмъ о ея ростѣ. Исихическое значеніе цѣнности предполагаетъ концентрацію, а не увеличеніе энергіи вообще. Съ другой стороны, принципъ сохраненія энергіи необходимъ для пониманія болѣзненныхъ состояній, происходящихъ отъ односторонности и раздѣленности сознапія.

По мивнію Вундта, на всёхъ ступеняхъ и во всёхъ формахъ проявленія духовной жизни выступають свойства, указывающія на ея противоположность по отношенію къ матеріяльной жизни природы, хотя послёдняя и является ея вившней, чувственно воспринимаемой стороной. Въ различныхъ своихъ изложеніяхъ Вундтъ распредёляеть эти особенности различнымъ образомъ. Но въ общемъ, ихъ можно свести къ тремъ категоріямъ,

о которыхъ сейчасъ будетъ рѣчь.

1) Каждое духовное явленіе есть процессъ, дъйствіе состоящее въ постоянномъ взаимодъйствіи съ другими процессами и обусловленное предъидущими процессами. Душа это не «предметъ», не «субстанція», а дъятельность, активность. Это понятіе души Вундтъ называетъ актуальнымъ, въ противоположность субстанціальному понятію, принимаемому въ разныхъ формахъ какъ спиритуализмомъ, такъ и матеріализмомъ. Сущность души создается постоянной связью всёхъ душевныхъ проявленій. Это дълаетъ невозможнымъ понимать душу, какъ аналогію съ матерьяльнымъ атомомъ, къ чему всегда еклопенъ спиритуализмъ. Во всёхъ пунктахъ, гдѣ мы можемъ наблюдать духовную жизнь, чѣмъ точнѣе мы устанавливаемъ наши изслѣдованія, мы находимъ безпрерывность. Поэтому мы вправъ признать, что безпрерывность имѣетъ значеніе въ области, выходящей изъ предѣла психологическихъ наблюденій, при чемъ «безсознательное» употребляется, какъ вспомогательное понятіе.

2) Другою особенностью духовной жизни является возможность созданія качественно новаго содержанія путемъ схватыванія данныхъ элементовъ. Эта особенность опредёляется понятіемъ творческаго синтеза. Она особенно проявляется въ чувственныхъ воспріятіяхъ, яснѣе всего въ представленіи о пространствѣ, которое создается взаимодѣйствіемъ зрительныхъ, осязательныхъ и двигательныхъ впечатлѣній и въ окраскѣ звуковыхъ тоновъ, обосновывающійся созвучіемъ высокихъ и низкихъ тоновъ. Впервые оно было открыто въ высшихъ духовныхъ процессахъ, при созданіи картинъ воображенія, понятій, идей. Но эта особенность выступаетъ какъ въ элементарныхъ, такъ и въ высшихъ душевныхъ явленіяхъ. И съ этой стороны

проявляется безконечность души.

Въ выраженіи «творческій сиптезъ» Вундтъ особенно подчеркиваетъ слово «творческій». Какъ уже замѣчено, онъ не затрагиваетъ заключенную здѣсь проблему и границу познанія. Качественно новое, которое тутъ является (напримѣръ, пространственная форма, происходящая согласно генетической теоріи изъ синтеза различныхъ впечатлѣній или геніальная идея, исходящая изъ мотивовъ, которые она ставитъ въ совершенно новую связь) не находитъ объясненія въ томъ, что мы назовемъ его произведеніемъ творческаго синтеза. Это выраженіе можно съ правомъ употреблять при описаніи, такъ какъ оно хорошо подчеркиваетъ новое въ продуктѣ, по сравненію съ факторами; но оно оставляетъ въ сторонѣ большую проблему и его нельзя употреблять, какъ нѣчто окончательное.

3) Къ только что упомянутой особенности тъсно примыкаетъ третій признакъ душевной жизни. По мнънію Вундта душевная активность нигдъ не проявляется такъ ясно, какъ въ способъ расчлененія, разложенія яв-

ленія на отдільныя составныя части, путемъ процесса, который мы можемъ назвать «соотносительнымъ анализомъ». При такомъ расчленении, части выступають не какъ единицы, существующія сами по себь, а сохраняя свое отношение къ целому и имъя значение, соответственно своему опредъленному мъсту внутри него. Въ качествъ поясияющаго примъра Вундтъ приводитъ способъ, благодаря которому мы можемъ особенно выответь отдельный пункть въ поле зренія, при чемъ исходящее отъ этого пункта возбуждение мы сосредоточиваемъ на мъсть яснъйшаго зрънія нашей сътчатки. Особое внимание, проявляемое при соотносительномъ анализъ Вундть называеть апперценціей. Посредствомъ ся передъ нами постепенно являются части всей картины, не теряя своей связи съ цёлымъ. Такимъ образомъ, мысль въ своей совокунности стоитъ передъ говорящимъ прежде, чемъ онъ произнесетъ отдельныя ея части, и художнику его произведение представляется въ цъломъ видъ раньше, чъмъ онъ различитъ и воспроизведеть отдельныя части. Этимъ достигается непрерывная ясность и отчетливость.

(1) Вундтъ впервые обратилъ вниманіе на активную сторону сознательной жизни, бдагодаря изслёдованію чувственныхъ воспріятій и представленій. Эти изслёдованія привели его къ понятію апперцепціи, которое я уже затронуль—одному изъ труднёйшихъ понятій его философіи.

Апперценція это активность, проявляющаяся не только въ области представленій; она проявляется также въ каждомъ чувстві, при чемъ удовольствіе или неудовольствіе опредбляются отношеніемъ содержанія представленій къ психологическому д'вйствію; она проявляется въ томъ, что называется волей, въ узкомъ смыслѣ этого слова. Хоти Вундтъ, въ видѣ поясняющаго примъра, приводить различе между зрительнымъ полемъ и фиксируемымъ пунктомъ, все же надо замътить, что но его теоріи апперценція не только различаеть (напр., при фиксаціи отдільнаго пункта цілаго), но и соединяеть, какъ напримъръ, при всякомъ созданіи попятій и сужденій. Она является по преимуществу противоположностью нассивныхъ и непронзвольныхъ процессовъ, напр., противоположностью простой ассоціаціи представленій. Вундть выступаеть противь той исихологической теоріи, которая сводить все въ сознаніи на внішнюю ассоціацію самостоятельныхъ представленій, противъ, такъ называемой, исихологіи ассоціацій. Онъ утверъкдаетъ, что со всякой ассоціаціей связана аннерцепція, такъ что различіс между ними основано въ сущности на абстракцін, которая больо или менъе приближается къ дъйствительности. Но тутъ не легко согласовать всъ утвержденія Вундта. В'єдь Вундть говорить о простыхъ явленіяхъ ассоціацін, въ которыхъ воля не принимаетъ участія; они характерны полнымъ отсутствіемъ вліянія воли при ихъ проявленіи. Когда онъ дальше говорить, что въ большомъ мозгу, находится особый «центръ апперценціи», то выходитъ, что апперцепція есть особый процессь по сравненію съ ассоціаціями и другими болье пассивными явленіями. Дьло становится еще запутаннъе, благодаря различению между нассивными и активными анперцепціями.

Активная апперцепція характеризуется тёмъ, что она опредѣляется предыдущимъ представленіемъ и обладаетъ больще, чёмъ одной возможностью а пассивная создается чувственнымъ воздѣйствіемъ и происходитъ въ одномъ опредѣленномъ направленіи.

Я убъдился въ необходимости ввести это понятіе въ психологію. Понятіе вниманія въ самомъ дълъ заключаетъ все, что даетъ знаніе. Какъ непроизвольное вниманіе (соотвътствующее пассивной апперцепціи Вундта) дъйствуетъ оно при всякомъ чувственномъ воспріятіи (напр., при фиксированіи отдъльнаго пункта зрительнаго круга), такъ же, какъ и при всякой

ассоціацій представленій (при этомъ оно обыкновенно покойтся главнымъ образомъ на господствующемъ чувствь и интересь, вызвавшемъ представленіе). Какъ произвольное вниманіе (активная апперценція Вундта) оно является въ тьхъ случаяхъ, когда акту вниманія предшествуетъ ожиданіе или стремленіе представить себь ньчто опредьленное. Задачей психологіи является изследованіе спеціальныхъ степеней и формъ вниманія, отъ элементарныхъ формъ, до самыхъ высшихъ.

Значеніе апперценціонной теоріи Вундта заключается въ томъ, что онъ выдвигаетъ значеніе внутреннихъ центральныхъ факторовъ психической дѣятельности въ противовѣсъ внѣшнимъ нериферическимъ. Особенно онъ подчеркиваетъ, что способъ, которымъ мы самостоятельно обрабатываемъ чувственныя впечатлѣнія и представленія, обусловленъ общимъ предшествующимъ развитіемъ сознательной жизни. Я бы лучше всего это выразилъ такъ: степень и направленіе вниманія опредѣлены потребностью и стремленіемъ жизни на данной ступени развитія; эти стремленіе и потребность, въ свою очередь, опредѣлены предшествующей исторіей жизни.

Трудности апперцепціонной теоріи Вундта стоять, повидимому, въ связи съ темъ обстоятельствомъ, что понятіе апперцепціи создано имъ частью экспериментальнымъ путемъ, а именно опытами надъ подготовленнымъ и сознательнымъ вниманіемъ, частью же по историческимъ образцамъ (особенно Канта и Лейбинца), у которыхъ также въ основъ объясненія сознательных в функцій лежить ученіе объ апперцепцін. Благодаря этому отношение между сознательными и полусознательными, произвольными и непроизвольными функціями душевной жизни довольно плохо выиснено; темъ болъс, что Вундтъ впоследствии такъ развилъ учение объ анперцепцін, что опо относилось ко всей духовной жизни. Понятіе, однако, не было подвергнуто измѣненіямъ, которыхъ требовалъ его большій объемъ. Изъ целаго ряда произведеній Вундта видно стремленіе дать господствующее м'всто въ психологіи понятію активности, какъ выраженію определеннаго изнутри действія и стремленія. Понятіе воли все боле и болье кажется ему основнымъ центральнымъ понятіемъ, по аналогіи сь которымъ представляется намъ все въ душевной жизни. Во второмъ изданій своей логики онъ называеть свое исихологическое направленіе волюнтаризмомъ; это выражение онъ, по его собственнымъ словамъ, заимствоваль у Фридриха Наульсена, который противопоставляль его интел-> лектуализму старой исихологіи. Но все-таки психологія Вундта, даже въ поздивникъ ея формахъ (въ «Grundriss, третьемъ изданіи Menschen und Tierseele» и иятомъ изданіи Physiologischen Psychologie») не является психологіей воли, которая следила бы за постепеннымъ развитіемъ воли и разсматривала бы ее въ отношении къ другимъ элементамъ сознания. Такія понытки, крайне интересныя, были едёланы Фридрихомъ Іодль, Альфредомъ Фуллье и Г. Ф. Стоутомъ. Вундтъ даже не причисляетъ волю къ «элементамъ» сознательной жизни. Онъ разсматриваетъ волевыя явленія, какъ наиболье сложныя и спеціальныя формы сознательной жизни и считаетъ исихическими «элементами» только ощущенія и чувствованія. Это можно объяснить тімь, что Вундть началь свои психологическія занятія съ чувственныхъ воспріятій и связанныхъ съ ними интеллектуальныхъ функцій; благодаря этой работь онъ поняль принципіальное значеніе активности, но ему не удалось сдёлать ее всеопредёляющимъ основнымъ элементомъ. Отношение между элементарными и сложными явленіями все же остается у него неяснымъ.

Соотвътственно этому объясненію, трудности, представляемыя изученію психологическихъ работъ Вундта, обнаруживаютъ какъ разъ его 10-лътнюю безпрерывную и неустанную работу съ того пункта, когда

онъ отъ изученія природы перешель къ философіи. Благодаря своей разносторонности и богатству знаній, онъ пролиль світь на массу явленій, чего бы віроятно не удалось боліве прямолинейному и строго ограничен-

ному изложению.

3. Что же касается толкованія Вундтомъ проблемы познанія, то тутъ мнв придется остановиться, главнымъ образомъ, на его «Системъ философіи», въ которой по моему мивнію всего ясиве и точиве выдвигаются главныя точки эрвнія. а) Основные мыслительные процессы выступаютъ уже въ обыкновенномъ, не оформленномъ научно познаніи. Познаніе частью описываеть, частью разсказываеть; частью оно придаеть качество, частью устанавливаеть событія. Въ строгомъ мышленіи описанію соотвътствуєть указаніе тожества, а разсказу установленіе логической зависимости отношеній. Тамъ выступаеть постоянное, статическое, тутъ перемънное, динамическое. Отношение зависимости ясиъе всего проявляется въ силлогизмъ, въ томъ способъ, какимъ онъ выводить одно положение изъ другого. Поэтому мышление стремится всв временныя и пространственныя отношенія свести на отношенія логической зависимости, уполобить отношению заключения къ посылкамъ въ силлогизмв. Тутъ не останавливаются на констатированіи особенности, а варырують ее, чтобы найти ея разностороннее зависимое отношеніе. Это совершенно естественпое стремление, такъ какъ логическая зависимость есть единственная зависимость, стоящая въ непосредственной связи съ закономърностью мышленія; эта зависимость не внъшняя; туть непосредственно соединены свобода и необходимость мышленія. Такимъ образомъ, мы стремимся свести реальныя отношенія зависимости на отношенія зависимости логической. Это стремление находить свое выражение въ принципъ, что все имъетъ свою причину, принципъ, приводящемъ въ соединене, внутреннимъ образомъ, наши разнородные мыслительные акты.

Познаніе начинается съ убъжденія въ реальности представленійнаивный реализмъ. Еще не дълается различія между самимъ познаніемъ и его предметами; это различе выдвигается последующимъ размыниленіемъ. Но философы часто не зам'вчають, что размышленіе всегда позднівішая, а не первоначальпая стадія. Требуется много доводовъ, чтобы отказаться оть реальности непосредственно даннаго. Эти доводы исходять, главнымъ образомъ, изъ противоположности между измѣняющимся и постояннымъ. Реальностью можетъ обладать только то, что сохраняется несмотря на всв измъненія, а это можно найти только путемъ умственной работы, а не непосредственнаю воспріятія. По мъръ того, какъ мыслительная работа создаеть объективныя понятія, выделенныя изъ мвняющагося содержанія непосредственных наблюденій, наивный реализмъ постепенно переходить въ критическій. Это только продолженіе процесса, который начинается въ наивномъ реализмѣ, когда послѣдній начинаетъ различать между воспріятіемъ, воспоминапіемъ и фантазіей. Объ отношеніи наивнаго реализма къ критическому Вундтъ написалъ прекраспую статью, которую можно найти въ 12 и 13 томахъ «Philosophischen

Studien».

Три стадіи находятся по пути отъ наивнаго реализма къ критическому: стадія воспріятія, стадія разсудочнаго познанія и стадія разумнаго познанія. Эти три стадіи соотвѣтствуютъ тремъ точкамъ зрѣнія: практической жизни, спеціальныхъ наукъ и философіи.

в) Въ воспріятіи время и пространство являются формами, въ которыхъ происходить данное—(какъ постоянное въ противоположность мѣняющимся качествамъ), а также выраженіемъ безпрерывной умственной работы. Законы пространства и времени фиксируются въ видъ понятій, и

у мышленія является естественная наклонность остановиться на нихъ и по

сравнению съ ними видеть въ качествахъ нечто субъективное.

Разсудочное познаніе начинается тогда, когда строгое требованіе постоянной настойчивости уводить отъ непосредственнаго созерцанія и замбилеть последнее словами и символами. Только то, что можно опредълить, какъ понятіе, называется объектомъ. Тутъ мы неизбъжно попадаемъ въ область гипотезъ; но къ этому насъ принуждаютъ логическія основанія, такъ какъ мышленіе запято отысканіемъ свободной отъ противоръчій связи между всьми частями эмпирическаго содержанія. Все здысь возвращается къ законамъ мышленія. Но мы ни въ одномъ пунктъ не имбомъ чистаго мышленія, такъ же, какъ и чистаго опыта. Этимъ опровергается какъ апріоризмъ, такъ и эмпиризмъ. Прекрасный примъръ даетъ естественнонаучное понятіе матерін или матерыяльной субстанцін. Это понятіе основано на томъ, что всв матеріяльныя качества и пространственныя отношенія сводятся на движенія и положенія; это сведеніе мотивируется тъмъ, что только благодаря ему можно просто и въ соотвътствій съ собственными законами мышленія вывести одно матеріяльное имфиеніе изъ другого. Эмпирическія качества употребляются естественными науками, какъ вспомогательныя средства, для выведенія заключенія о пространственныхъ и временныхъ отношеніяхъ объекта. Предметомъ теоріи матеріи не является созданіе представленій, сходныхъ съ явленіями эмпирическихъ тълъ, да и, вообще. всякихъ видимыхъ представленій; она должна устанавливать понятія, посредствомъ которыхъ можно выводить эмпирическія явленія изъ болье раннихъ явленій. То, что сказано о понятіи матеріи, можно отнести къ понятіямъ инерціи и энергіи. Во всякомъ случав требование свободнаго отъ противорвчий соединения находится въ согласіи съ посылкой основанія, лежащаго въ основі этого созданія понятій.—Въ области психологіи, по мижнію Вундта, ижть никакого основанія конструировать понятія по аналогіи съ темъ, что приводитъ къ понятію матерін въ естественныхъ наукахъ. Туть наблюденіе ясно показываеть, что самое постоянное въ насъ воля, никогда не прекращающаяся дъятельность, непрорывное дъяніе; благодаря этому является возможность создать основание, понятие, соотвътствующее пространственному положению для матеріяльныхъ явленій (ср. съ «актуальнымъ понятіемъ Вундта). Конструкціи и гипотезы, которыя намъ нужны въ психологической области, касаются отчасти взаимнаго отношенія психическихъ элементовъ, взаимодъйствующихъ при внутреннихъ процессахъ, отчасти отношенія психическаго къ матерыяльному.—Хотя естественныя науки и сводять всв измененія на измененія положенія и движенія, оне не оспаривають, что предметы міра обладають качествами, которыя не могутъ быть выражены ихъ внёшними отношеніями; но не ихъ дёло это изсльдовать. Безъ такихъ внутреннихъ качествъ невозможно понять, какъ могла произойти жизнь, особенно духовная. Всюду, гдъ цълый рядъ событій выступаеть, какъ цёлое, въ которомъ каждый членъ занимаеть опредёленное мёсто, чтобы воздёйствовать на окончательный результать, мы имъемъ право употребить понятіе цъли, не предполагая этимъ, что до достиженія результата эта цёль существуеть въ чьемъ-либо представленіи. Способъ, посредствомъ котораго опредъляется отдъльный членъ въ его отношеніи къ цілому и въ его значеніи для послідняго, оправдываетъ телеологическое понимание, не исключая ни въ какомъ пунктъ механическаго. Только такое понимание даетъ возможность распространить понятіе развитія за предёлы органической области.

Разумное познаніе ведетъ за предълы опыта, отыскивая безграничную связь, тогда какъ въ опытъ всякая связь ограничена. Слово «разумъ» Вундть береть въ узкомъ смыслѣ, какъ тенденцію къ единству, которая ведеть къ созданію цѣлаго изъ данныхъ обломковъ. «Разумъ» ноявляется, когда сознаніе постигаєть, что наша мыслительная дѣятельность идетъ впередъ вслѣдствіе собственныхъ законовъ, при чемъ каждое ограниченіе обоснованія себя перестаєть или должно представляться нереросшимъ себя. Тутъ является идея совокупности всѣхъ зависимыхъ отношеній. Идея разума ноявляется, благодаря продолженію процесса, который ведетъ разсудокъ къ созданію своихъ попятій. Тогда какъ разсудокъ стремился только къ соединенію даннаго свободнымъ отъ противорѣчій образомъ, разумъ—въ силу тѣхъ же мыслительныхъ законовъ, которые руководятъ разсудкомъ—хочетъ создать связную систему.

Эту задачу Вундтъ ставитъ также въ силу интеллектуальной необходимости. Скептицизмъ и эмпиризмъ напрасно оспариваютъ существованіе, выступающей здѣсь проблемы. Вундтъ соглашается, что эмпирическую и скептическую точку зрѣнія нельзя, опровергнуть путсмъ логическихъ доказательствъ; но опъ думаетъ, что ихъ опровергаетъ самое существованіе мышленія, такъ какъ есть внутреннее противорѣчіе въ обращеніи мышленія къ взаимному соединенію единицъ и вмѣстѣ съ тѣмъ въ отказѣ отъ приведенія во взаимную связь этихъ достигнутыхъ соединеній. Принципъ достаточнаго основанія ведетъ все дальше. Научное значеніе эмпиризма и скептицизма основано на томъ, что они держали спекуляцію въ опредъленныхъ рамкахъ и заботились о томъ, чтобы она, посредствомъ вмѣша-

тельства, не вызвала пом'вхи въ разсудочномъ познаніи.

По мивнію Вундта, разумное познаніе можеть двоякимъ образомъ выйти за предёлы опыта или стать «трансцендентнымъ». Оно можетъ продолжать создание рядовъ въ томъ же направлении, которое началось въ опыть. Такъ дъло обстоить въ численныхъ рядахъ, пространственныхъ протяженіяхъ, порядкъ времени, въ обоихъ аттрибутахъ Спинозы (духъ и матерія). Туть то, что въ опыть намъ дано, какъ отрывокъ, представляется въ видъ непрерывной, продолжающейся безконечности. Этотъ выходъ изъ предъловъ опыта Вундтъ называетъ «реальной трансценденціей». Но разумное познаніе также можеть дополнить опыть, принимая иные ряды, чёмъ тё, которые выступають въ опыть. Тогда какъ при реальномъ трансцендентизм'в дізло идеть только о количественной безконечности, здізсь вводится безконечность качественная, такъ какъ все новыя и новыя стороны или качества бытія выдвигаются какъ данныя. Примъромъ этого въ исторіи философіи является Спиноза, который принимаеть, что бытіс им'веть безконочное количество «аттрибутовъ», кром'в т'ехъ двухъ, которые показываетъ намъ опытъ (духъ и матерія).

Этотъ выходъ изъ предёловъ опыта Вундтъ называетъ «мнимымъ трансцендентизмомъ», такъ какъ онъ принимаетъ новые качественные ряды бытія, подобно тому, какъ мнимыя числа являются выраженіемъ новыхъ направленій по сравненію съ направленіями, выражаемыми рядами положительныхъ и отрицательныхъ реальныхъ чиселъ—(побочныя единицы, какъ ихъ назвалъ одинъ знаменитый математикъ). Созданіе гипотезъ этого рода имѣетъ право на существованіе, если оно удовлетворяетъ потребность ра-

зума въ единствъ и не противоръчитъ эмпирической наукъ.

Только этими двумя способами можно, по мнѣнію Вундта, достигнуть общаго міросозерцанія. Вся метафизика, претендующая назначеніе, основывается или на продолженіи, или на дополненіи эмпирическаго значенія. Этими двумя путями идемъ мы отъ проблемы познанія къ проблемѣ бытія.

4 а) Собственно говоря, метафизика начинается уже въ спеціальныхъ наукахъ, когда последнія устанавливають окончательные принципы и гипотезы, подсказываемыя эмпирически, хотя они и необходимы для объеди-

ненія эмпирическаго содержанія. Они даже не всегда конструируются по аналогіи съ данными въ опыть предметами. Они ділають опыть понятнымь, но лежать вні опыта. Таковы, наприміть, гипотезы о состояній и основныхъ свойствахъ матеріи. Вундть считаль нужнымъ сохранить для этихъ предположеній выраженіе «метафизика», чтобы ихъ не смішивать съ фактами. Каждая окончательная гипотеза метафизична, и каждая метафизика гипотетична.

Метафизика вызывается потребностью въ связи, а также потребностью понять эмпирическое содержаніе, т. е., потребностью въ связномъ міросозерцаніи. Каждая отдёльная эмпирическая область, а слёдовательно каждая отдёльная наука склонна разсматривать себя, какъ нёчто абсолютное, какъ ключъ ко всему бытію. Тутъ необходима поэтому постоянная критика.

Въ этомъ вопросѣ характернымъ образомъ выступаетъ отношеніе вундта къ позитивизму, критицизму и романтикѣ. Онъ приближается къ позитивизму въ томъ отношеніи, что смотритъ на опытъ, какъ на мѣрило. Съ большою осторожностью подходить онъ шагъ за шагомъ къ пограничнымъ вопросамъ познанія и способъ признанія имъ, какъ выдвигающихся тутъ проблемъ, такъ и трудностей ихъ разрѣшенія, показываетъ въ немъ послѣдователя или продолжателя критической философіи. Но онъ остороженъ только до тѣхъ поръ, пока онъ намѣревается приблизиться къ границѣ. Когда же онъ стоитъ или думаетъ, что стоитъ на границѣ, онъ не такъ остороженъ и не всегда продумываетъ послѣдніе выводы своей заключительной мысли. Тутъ онъ часто неповоротливъ и догматиченъ. Имъ овладѣваетъ принципъ единства, и критическое размышленіе отступаетъ назадъ. Остаются не замѣченными мысли выводовъ, къторыя создаются при ея началѣ.

Въ этомъ пункте англійскій философъ Брадлей, которымъ мы позже займемся, даеть намъ лучшій советь. Здесь онъ дополняеть Вундта, который стоитъ выше его по широте эмпирическаго и экспериментальнаго базиса. До сихъ поръ мы изучали эмпирическую и критическую сторону ученія Вундта; при изложеній его метафизической точки зрёнія выступить наружу романтизмъ его возрёнія.

b) Исторія метафизическаго мышленія показываеть, что существують три группы идей, т. е. понятій, которыя черезь реальную или мнимую трансценденцію ведуть къ завершенію міросозерцанія. Вундть называеть ихъ космологическими, психологическими и онтологическими идеями.

1) Идея о физическомъ мірѣ, какъ о цѣломъ, естественно возникаетъ въ наукѣ о природѣ, такъ какъ опредѣленные законы проявляются только въ замкнутыхъ цѣлыхъ. Каждое изслѣдованіе предполагаетъ извѣстную изоляцію изслѣдуемаго; его по возможности отдѣляютъ отъ вліянія извнѣ. Пагъ за шагомъ расширяется наблюденіе. Это относится не только ко всему физическому міру, какъ цѣлому, но и къ малѣйшимъ частямъ. Понитія времени и пространства мы можемъ расширить надъ опытомъ путемъ простого продолженія; тутъ мы имѣемъ дѣло только съ реальной трансценденціей. Каждая гипотеза о внѣшнемъ мірѣ или о малѣйшей его части мнимо трансцендента, такъ какъ у каждой достигнутой границы представляется возможность, что за нею имѣетъ силу иѣчто качественно новос. Но и такія гипотезы имѣютъ право на существованіе, если онѣ не противорѣчатъ эмпирическому знанію.

Если создать метафизику только на основѣ космологическихъ идей понятій пространства, времени, матеріи, механики—то она получаетъ отпе-

чатокъ матеріализма.

2) Вундтъ отмъчаетъ, что всякій споръ въ метафизической области касается психологическихъ идей. Мы знаемъ позицію Вундта по отношенію

Проф. Геффдингъ. Очеркъ новъйшей философии.

къ психологической проблемь, пока она стоитъ на основь оныта. Активность и стремленіе къ единству по его мижнію являются признаками душевной жизни, а понятіе душевной субстанцін, дажо съ его спиритуалистической мотивировкой, всегда заключаеть въ себъ скрытый матеріализмъ. Мы можемъ добавить, что это понятие кажется ему слишкомъ индивидуалистическимъ, такъ какъ оно изолируетъ отдельныя духовныя сущности. Различіе между душой и теломъ существуєть только въ нашемъ представленін. Опыть намъ показываеть только духовную организацію, которая сама по себъ связана съ тълесной. По опытъ тутъ не даетъ окончательнаго понятія, и поэтому всякое понятіе души, какъ актуальное такъ и субстанціальное въ конц'я концовъ мнимо трансцендентно. Для того, чтобы привести къ какому-нибудь заключению свои мысли по этому вопросу, не надо забывать, что отдъльная душевная жизнь въ нашемъ опытъ всегда является какъ членъ общества, духовное целое, при номощи котораго становятся понятными ся мотивы, ся тенденціи и ся содержаніс. Поэтому Вундть придаеть большое значение психологии народа. Высшей исихологической идеей является мысль о всеобъемлющемъ единомъ основании (сверхдуховномъ), которое создаетъ всё духовныя сущности и ихъ взаимную связь. Эта идея мнимо трансцендентна, такъ какъ всв исихологическія обозначенія отиссятся къ пидивидуальнымъ сущностямъ, почему нашему знанію и не хватастъ выраженій, обозначающихъ совокуппость представленій и желаній.

Если создать метафизику только на исихологическихъ идеяхъ, то она приметъ отпечатокъ идеализма.

3) Если мы хотимъ избъжать болье или менье односторонняго пути матеріализма или идеализма и стремимся къ болье объемлющему понятію бытія, по мньпію Вундта мы должны объединить космологическія и психологическія идеп. Этимъ мы подходимъ къ тому, что называется онтологическими идеями.

Объединенія можно достичь дополненісмъ космологическаго анализа исихологическимъ. Космологическое изслъдованіе представляеть бытіе какъ совокунность элементовъ, о природѣ которыхъ нельзя сказать инчего опредъленнаго; исихологическое изслъдованіе ноказываеть намъ по крайней мърѣ волю, какъ нашу собственную сущность. Скомбинировавъ ихъ обоихъ, получимъ идею бытія, какъ совокунности стремящихся и желающихъ сущности.

По мивнію Вундта, пельзя основываться, какъ Спиноза, на идев сущпости, свойства которой ближе не опредъляются. Во всякомъ случав нужно спросить, не согласуется ли принципъ единства бытія, съ какимъ-либо, даннымъ намъ поиятіемъ; -- къ чему ближе последнее, къ духовному или матеріальному? Представляемъ ли мы себѣ міръ, какъ матеріальное или какъ духовное единства: третьяго быть не можетъ! Вундтъ не колеблется въ выборъ. Единственно намъ непосредственно данная дъятельность есть наша воля. Безконечная общая воля—вотъ последняя заключительная идея. Эта идея, идея Божества, минмо трансцендента и ея содержаніе неопредблимо. Но при ся номощи мы имжемъ возможность представлять себъ космическій механизмъ, какъ вибшиюю оболочку духовнаго дійствованія и стремленія, — а наше собственное исихо-физическое бытіе является міромъ въ маломъ видъ — микрокосмомъ. Тутъ находить удовлетвореніе требуемое разумомъ единство; а также мы можемъ разсматривать наши человъческие идеалы, какъ слъдствие, вытекающее изъ міровой основы. Такимъ образомъ, мы можемъ покинуть пустое и безнадежное міросозерцаніе, опирающееся на одно разсудочное познаніе, выводящее сущность вещей изъ вижинихъ отношеній и устройствъ.

4) Принятая Вундтомъ окончательная постановка пограничныхъ во-

просовъ, требуетъ, разумъется, нъкоторыхъ критическихъ замъчаній, частью относительно метода, частью относительно мотивировки основной точки зрънія.

Что касается метода, то онъ думаеть предпринять продолжение и дополнение эмпирическаго знанія, вызываемое мыслительною потребностью въ единствъ. Онъ опредъленно отрицаетъ возможность опираться на аналогію: аналогіи недостаточно. По, обосновывая идеалистическое направленіе, которое онъ, въ концѣ концовъ, даетъ своей философіи, онъ опредѣленно онирается на аналогію микрокосма къ макрокосму. Опъ спрашиваетъ, съ какимъ изъ данныхъ намъ понятій прежде все согласуется принципъ бытія. Здісь имінотся дві возможности: «Мірь представляется намъ, или какъ матеріальное, или какъ духовное единства, если онъ, вообще, представляется, какъ единство-третьяго изтъ» (System S. 411). Я къ этому добавлю: совершенно правильно, что опыть даеть намъ только духовныя и матеріальныя явленія; по изъ этого мы не имбемъ права выводить (какъ уже сказаль Сииноза), что сущность бытія ими исчерцывается и нъть третьяго. На этомъ пунктъ Вундтъ, повидимому, забываетъ собственную теорію минмой трансценденцін, которая указываеть, что сущность бытія можеть быть разнообразите, чтмъ это думаютъ метафизики. Несомитино, во всякомъ случав, что онъ оппрастся на аналогію и даже выбирасть между двумя, по его мивнію единственно возможными аналогіями. Его выборы опредъляется вопросомъ о томъ, который изъ двухъ родовы явленій намъ извъстенъ, какъ напоолье непосредственный (Ср. System S. 434: «нодобный тому, что мы внутри себя переживаемъ»). Этотъ ходъ мыслей напоминаеть намъ Лейбница и Лотце и то, что тъ вполит сознательно опирались на аналогію. Намъ не достаеть болье точнаго изследованія, для оправданія аналогіи въ мыніленін и различных вея употребленіяхъ, которыя знаеть наука.

Что касается мотивовь, то совершенно ясно, что заключительная идея Вундта исходить не только изъ теоретической потребности. Онъ называеть пустымь и безнадежнымь то міросозерцаніе, къ которому мы прійдемъ, если не примемъ избранную имъ дорогу.—Если разсматривать вопросъ чисто эмпирически, говорить онъ дал'єе, то мы, со вс'єми нашими этическими идеалами, какъ бы достойны и необходимы они не были. будемъ стоять

передъ пронастью, черезъ которую ивтъ моста.

Намъ не достаетъ здѣсь цѣлаго ряда этическихъ и неихологическихъ изслѣдованій, для ближайшаго освѣщенія потребности, въ силу которой онтологическія идеи единства тѣмъ самымъ становятся практически необходимыми и оправданными. Въ первомъ изданіи своей System Вундтъ выставляетъ положеніе, что философія не можетъ сдѣлать вѣру знаніемъ, но можетъ доказать необходимость вѣры. Это положеніе вынущено во второмъ изданіи можетъ быть потому, что Вундтъ увидѣлъ, что нельзя доказать исихологическую необходимость вѣры. Сверхъ того, онъ тутъ понадаетъ въ разсмотрѣніе трудностей, которыя долженъ преодолѣвать каждый монизмъ, особенно основанный на этическихъ мотивахъ, при столкновеніи съ данной въ опытѣ дисгармоніей. Мы вернемся къ нѣкоторымъ изъ затронутыхъ здѣсь пунктовъ при окончаніи Вундтовскаго толкованія этической проблемы.

5. Я уже говориль раньше о неясной постановка этической проблемы у Вундта. Это находить себа отчасти объяснение вы характера его этики, которая частью сходится съ народной психологіей, частью сливается съ

метафизическимъ и религіознымъ созерцаніемъ.

а) По мивнію Вундта народная непхологія есть преддверіє этики. Онь началь большую широко построенную работу, которая имветь сюжетомь важивішіє предметы народной психологіи: языкъ, миоъ п обычай; до сихъ

поръ (1902 г.) появилась только первая часть, и поэтому мы не можемъ дать связнаго изложенія его народной психологіи. Его основная мысль заключается въ томъ, что индивидуальное сознание путемъ языка, религи, общихъ жизненныхъ привычекъ и обычаевъ находится въ связи съ жизнью народа, даже съ жизнью всего человъчества. Индивидуальная воля есть элементь общей воли, определяющей какъ мотивы, которые ею руководять, такъ и цели, къ которымъ она стремится. Культура и исторія создають истинную общую жизнь и не являются только результатами встречи многочисленных отдельных стремленій. Индивидуализмъ, который руководить новымъ временемъ, совершенно неправъ, разсматривая единичную волю, какъ единственную реальность. Не существуеть съ самаго начала изолированнаго индивидуальнаго человъка. Индивидуализирование происхолить постепсино изъ состоянія соціальнаго единства; полнаго отділенія отть

общей воли не удается достигнуть.

Существованіе челов'вческаго общества самый важный изъ всёхъ историческихъ фактовъ. Оно является носителемъ единицы, если она и думаетъ, что движется совершенно самостоятельно; имъ опредъляются симпатія и благочестіе, основы соціальнаго чувства. Великіе, руководящіе умы человъчества особенно связаны съ общимъ духомъ; они берутъ такъ много содержанія у общаго духа, что этимъ самымъ дають ему новыя задачи. новыя направленія. Было бы абдеритизмомъ, \*) если бы значеніе исторіи человъчества покоилось на требованіи блага отдельных в людей или отдельных в человъческихъ группъ. Индивидуальности и народы есть нъчто преходящее, подверженное страстямъ, предразсудкамъ и слабостямъ. Духъ исторіи непреходящь и онъ всегда правъ. Историческое развитие подчинено законамъ, которые не могуть быть поняты находящимися внутри этого развитія индивидуальностями и отдёльными народами. Великое значеніе имбеть тотъ факть, что последствія человеческих действій всегда поднимаются надъ сознательными мотивами и цёлями индивидовъ. Здёсь происходить метаморфоза цели (Вундть называеть это гетерогоніей цели), которая делаеть возможными новые, субъективные мотивы, такъ какъ предыдущія слёдствія вызывають новыя чувства и потребности. Созданіе новыхъ мотивовъ изъ данныхъ следствій есть важный законъ развитія, который имбеть значеніе для этическаго сознанія. Опо д'влаеть то, что мы не можемъ знать высшихъ цёлей развитія; мы можемъ опредёлить направленіе, въ которомъ они находятся, но убъжденіе, что всв стадін служать непрестанному, идущему впередъ развитно можеть быть въ концъ концовъ върой, а не знаніемъ.

Но Вундтъ не достаточно выдвигаетъ трудность, которая стоитъ туть передь научной этикой. Ясно, однако, что возможность новыхъ настроеній ділаеть этику гораздо болье эмпиричной, чемь это хочеть признать Вундтъ со своимъ указаніемъ на духъ исторіи. Мы опять подопіли къ пункту, въ которомъ онъ напоминаетъ романтическую философію. Онтоткрыто признаеть, что въ некоторыхъ основныхъ мысляхъ его этика приближается къ спекулятивному идеализму. Уже Гегель призналъ реальную нравственную силу общей воли. По мнинію Вундта Гегель ошибался, признавая общую волю объективной нравственной силой, въ то время какъ индивидуальная воля является только ея безсознательнымъ носителемъ. Въ своемъ учени объ отношени индивида къ обществу Вундтъ стре-

мится устранить эту односторонность.

в) Правда, единичный человъкъ обусловливается обществомъ, но, въ

<sup>\*)</sup> Отъ др. оракійскаго города, жители котораго отличались больш. ограниченностью (хоти изъ Абдеры происходили Демокритъ, Протагоръ и др. философы). Абдеритизиъ — ограниченность кругозора, мелочность интересовъ, и т. д. Редакція,

свою очередь, можеть дъйствовать на послъднее направлениемъ своей мысли или воли. Единичное сознание создаеть, общее—сохраняетъ. Новое исходить отъ единицы, но общество пользуется имъ для дальнъйщаго развития и создаетъ этимъ безконечность духовной жизни. Не всъ личности въ одинаковой мъръ продуктивны. Только руководящие умы опредъляютъ ръшительнымъ образомъ направление общей воли; это обыкновенно исходить отъ такого этическаго генія, который создается духомъ исторіи одинъ разъ въ стольтія и тысячельтія; онъ ведетъ впередъ этическую жизнь, вызы-

вая къ жизпи спящія потребности,

Увеличивая въ противоположность Гегелю продуктивность отдёльныхъ индивидовъ, Вундтъ впадаетъ въ противоръчіе съ собственнымъ сильнымъ подчеркиваніемъ «общей воли». Будучи послідовательнымъ онъ долженъ быль бы признать большое значение за индивидуализмомъ, такъ какъ развитіс сильныхъ индивидуальностей должно быть главной этической п'влью. Въ этомъ отношении онъ многому могъ бы поучиться у английской школы, которую онъ просматриваетъ изъ-за ся эмпиризма. Онъ долженъ быль бы поставить выше отдельныя индивидуальности не только какъ исходные, но и какъ конечные пункты, какъ цёли. «Отдёльное бытіе можеть быть счастливо и совершенно, оно только капля въ жизненномъ моръ. Что значить для міра его счастье и страданіе? Я не могу отвітить на этоть вопросъ. По я не въ состояни соединить какой-либо смыслъ со словами «ціль» и «значеніс», если они не иміноть отношенія къ жизненнымъ условіямъ, которымъ подчинены существа, способныя чувствовать удовольствіе и страданіе. Этика Вундта кончается мистическимъ дуализмомъ, при чемъ цъли лежатъ въ «общей волъ», а средства въ «единичной волъ». Въ ней нъть мъста для трагическихъ конфликтовъ, вызываемыхъ столкновеніями единичной воли съ исторически установленной общей волей.

Для этой стороны этики Вундта характерно положение: справедливость не индивидуальная, а общественная добродътель, такъ какъ она предполагаеть власть устанавливать права и налагать обязанности. Онъ не замвчаеть (быть можеть подъ вліяніемъ нвмецкаго бюрократизма), что каждый индивидь въ силу своего положенія въ семьв, обществв и государствъ обладаетъ извъстной силой и имъетъ случай проявлять справедливость въсвоихъ убъжденіяхъ, въ своихъ сужденіяхъ о другихъ и въ своемъ обращения съ другими. Это можетъ дълать даже рабъ въ отношения къ господину. Мысль о власти сделала философа слепымъ по отношению къ значению многих ь самостоятельных ъ исходных ъ точекъ сужденія и дъйствія. Но вмъстъ съ темъ многія заявленія показывають, что Вундть видель дурныя стороны теперешняго соціальнаго строя. Онъ возмущается, что вора наказывають строже, чъмъ мота, ростовщика и азартнаго игрока. Онъ находитъ, что настоящее отношение между собственностью и работой заключаеть въ себъ два противоположныхъ побужденія къ безнравственности: собственность безъ обязанностей вызываетъ исканіе наслажденій, а нужда безъ обязанностей вызываеть зависть. Это эло можеть быть уничтожено только новымъ правовымъ порядкомъ. Настоящее состояние общества страдаетъ отъ противорѣчія между устарѣлымъ правовымъ устройствомъ и новыми культурными элементами, которые не могуть быть уложены въ старыя понятія.

с) Вундть отстаиваеть самостоятельность этики по отношенію къ умозрѣнію и метафизикѣ на томъ основаніи, что она даеть важный вкладть въ основу общаго міросозерцанія. Какъ мы видѣли и его этика переходить въ концѣ концовъ въ спекуляцію и вѣру. По мнѣнію Вундта этика болѣе, чѣмъ всякая другая область нуждается въ метафизическомъ дополненіи. Въ силу этого (что стоитъ въ противорѣчіи съ признаніемъ самостоятельности этики по отношенію къ метафизикѣ) этика Вундта переходитъ

въ религіозную философію. Идеалы, выходящіе за предёлы достижимаго для человъческихъ стремленій, принимають религіозный характеръ. Философія туть можеть давать только неопределенныя указанія; позитивныя религін, напротивъ, дають конкретные символы. Основной религіозной мыслью является утверждение, что всё духовныя создания обладають абсолютной непреходящей цінностью. Чімъ выше поднимается религія надъ точкой зрвнія естественной религіи, твмь болве она солидарна съ наукой: Богъ, творящій чудеса, это Богъ природы, а не Богъ этической религіи. Развитіе христіанства не изб'єжало наденія до ступени религіи природы. Заключительной задачей христіанства-но словамъ его основателя-должно быть опредбление такихъ элементовъ въры, которые затемияютъ этическое содержаніе религіозныхъ идей. Христосъ, понимаемый не какъ Богъ, а какъ человъкъ, будетъ постоянно стоять, какъ этическій прообразъ, но такъже, какъ и показатель безконечнаго, пензъяснимаго, солидарнаго съ этическимъ основаніемъ и цёлью мірозданія.

Философія Вундта въ томъ видь, въ которомъ я попытался охарактеризовать ее, типична для мышленія нашего времени. Въ тъхъ случаяхъ, гдъ она требуетъ поправокъ, она сама указываетъ на точки зрънія и методы, которыя надо примънять, чтобы вести ее дальше. Это происходить тогда, когда она хочеть дополнить опытную науку метафизическими и религіозными элементами. Какъ ни старается Вундтъ провести и удержать объективную точку зрвнія, для него все-таки имвють значеніе субъективные факторы, которые требують опредвленнаго изследования. Въ объективизмѣ Вундта, который въ нѣкоторыхъ пунктахъ становится метафизикой,

заключается не только его сила, но и его ограниченность.

### Альфредъ Фуллье и современная французская философія.

Величайшей фигурой французской философіи XIX ст. является Огюсть Конть († 1857). При открытии его намятника въ май 1902 г. ярко обнаружилось то вліяніе, которымъ онъ пользовался въ широчайшихъ кругахъ. Позитивизмъ является самымъ своеобразнымъ и значительнымъ направленіемъ, созданнымъ Франціей въ теченіе последняго столетія. Въ продолженіе большей части этого періода онъ имблъ своимъ противникомъ поддерживаемый правительствомъ вульгарный сипритуализмъ, представителями котораго былъ Викторъ Кузенъ и его школа. Однако, съ середины стольтія особое вліяніе на молодыя покольнія пріобрѣли Тэпъ и Ренапъ и не столько въ философскомъ, сколько въ литературномъ отношения. Рядомъ съ ними, но болье одиноко стоить Карлъ Ренувье, представитель строго критической философіи. -- Мое изложеніе исторін новой философіи им'єсть въ этомъ пункть пробыть, такъ какъ въ томъ, что касается Франціи, я кончаю Контомъ. Я и теперь не чувствую себя въ состоянін заполнить этотъ пробълъ. Я могу дать только краткую характеристику Ренана и Тэна, какъ введеніе къ французской эволюціонной философіи, а далье подобную же характеристику Ренувье, въ связи съ ролью, которую играетъ принципъ отсутствія безпрерывности въ нов'йшемъ французскомъ мышленін. Монографіи этихъ трехъ людей имъли бы не малое значеніе для освъщенія хода духовного развитія съ середины XIX ст. Королевская академія паукъ въ Даніи сдёлала понытку вызвать монографію относительно Ренувье, обширныя произведенія котораго представляють особыя трудности для обозрвиія и характеристики; но до сихъ поръ еще не появилось попытокъ разрѣшенія поставленной задачи.

Ипполить Тэнь (1828—1893) гораздо болье извыстень какъ литературный и художественный критикъ, чёмъ какъ критикъ реалистическаго направленія. Въ докторской диссертаціи Георга Брандеса о современной

французской эстетикъ датская литература получила цънную характеристику Тэна съ этой точки зрънія (870). Тэнъ, какъ критикъ, стремился съ разныхъ

сторонъ понять художественныя произведенія и ихъ творцовъ; онъ искалъ, при какихъ вившнихъ обстоятельствахъ они развивались (le milieu), въ какой моментъ они работали (le moment), къ какой расв они принадлежали, какія дарованія болъе всего проявлялись въ ихъ произведеніяхъ. Послъдній элементъ необходимо обусловленъ первыми тремя.

Тэпъ съ юности работалъ подъ давленіемъ и сопротивленіемъ съ никогда неослабъвающей энергіей и воодушевленіемъ. Недавно изданныя инсьма юношескаго періода даютъ прекрасную картину того времени. Иозднъе въ качествъ профессора исторіи искусства въ «Ecole des beaux-arts»



И. Тапъ.

онъ получиль возможность вліять на болье широкіє круги и продолжать работу при лучшихъ обстоятельствахъ съ той желбаной настойчивостью, которая такъ характерна для всей его жизни. Способность изъ отдельныхъ черть создать полную картину особенно типична для Тэна, какъ оратора, инсателя и изследователя. Его лекцін, какъ я лично испыталь, сперва отталкивали сухимъ объективнымъ описаніемъ, которое шло отъ одной части къ другой, отъ одной особенности къ другой. Но разсмотръніе даннаго предмета обладало такой полнотой, способъ изображенія такой силой. что подъ конецъ часа общая картина ясно стояла передъ глазами. Особеноо ярко встаеть въ моемъ воспоминаніи лекція о греческой скульптурь. Она не сопровождалась снимками, но давая длинное описаніе, Тэнъ рисоваль въ воздухв и подъ конецъ казалось, что на его столь стоить целая зала статуй. Его изобразительный талантъ прямо противоположенъ таланту Юліуса Ланге; сила последняго состояла въ анализе общей картины, которая вызывалась или синмкомъ и немедленнымъ возбужденіемъ фантазін слушателей. Тэнъ шель отъ части къ цёлому, Ланге отъ цёлаго къ частямъ.

Произведение Тэна «De l'intelligence» (1870 г.) носить чисто философскій характерь; это исихологія въ духѣ англійской школы. Оно указываеть на сильное вліяніе Ст. Милля, Бэна и Спенсера. Особый интересть въ этой блостяще написанной кингѣ представляеть объясненіе развитія познанія черезъ борьбу за существованіе отдѣльныхъ психическихъ элементовъ. Пепрерывно создаются элементы съ отпечатком в дѣйствительности, говоритъ Тэнъ, иѣчто вродѣ нормальныхъ галлюцинацій; послѣднія борются между собой, и побѣдившее есть ощущеніе, чувственное представленіе, которое можно опредѣлить какъ «истипную галлюцин

пацію». Далѣе во время борьбы осуществляются нервоначальныя двигательныя тенденціи познавательных элементовъ. Всякое ощущеніе или представленіе первоначально связано съ стремленіемъ къ движенію. Постепенно эта моториая тенденція обостряется и туть появляется чисто теоретическое чувственное воспріятіе и представленіе. Наконецъ для Тэновской психологіи очень характерно пользованіе массой болѣзненныхъ состояній для освѣщенія природы познавательной жизни. Этотъ фактъ и позднѣе остался присущимъ французской психологіи, быть можетъ потому, что исихіатрія, особенно въ лиць Шарко и его школы, давала обширный матеріалъ. Рибо, первое сочиненіе котораго «La psychologie anglaise contemporaine» появилось въ 1870 г., избралъ этотъ путь въ своихъ дальнѣйшихъ произведеніяхъ, такъ же, какъ Альфредъ Бине и Пьеръ Жане. Въ этомъ и заключается особый отпечатокъ французской психологіи, какъ въ анализѣ англійской (Уордъ, Джэмсъ и Стоутъ) и въ опыть—нѣмецкой (школы

Фехнера и Вундта).

Еще раньше (въ произведени «Французские философы XIX ст.») Тэнъ рвзко критикуеть господствующій спиритуализмъ (школа Кузена) и указываетъ на Конта. Но онъ былъ позитивистомътолько въ широкомъ смыслі: этого слова. Для него, какъ и для Ардиго позитивизмъ былъ исходнымъ пунктомъ, а не завершениемъ. Отчасти подобно позитивизму строгой школы, Тэнъ требоваль дальнъйшаго изученія понятій и состояній, отчасти же кръпко держался проблемы общаго міросозерцанія и втрилъ въ метафизику. Со взоромъ, обращеннымъ къ этой проблемъ, онъ заканчиваетъ свой «De l'intelligence» следующими словами: «Я вижу границы своего духа, но не вижу границъ человъческаго духа». Въ знаменитыхъ художественныхъ и литературно-историческихъ произведеніяхъ Тэна, психологія играетъ большую, даже чрезмірную роль; онъ склоненъ **дедуктивнымъ** нати путемъ п выводитъ въ конечномъ счетъ художественное явление изъ одного элемента (господствующей способности или среды). Это мёшаеть ему, какъ напр., въ его статъв о Шексипрв, открывать тончайшие оттвики и внутреннія психическія проявленія, которыя выясняются только при продолжительномъ наблюдении и терпъливомъ анализъ. Всъ эти произведения появились до 1870 г. Его дальныйшимъ намъреніемъ было продолжать свою работу въ области исихологіи, и книгу о познаваніи дополнить книгой о воль. По ужасная катастрофа, постигшая его родину, привела его къ историческимъ занятіямъ. Опъ хотълъ понять несчастье Франціи изъ изученія ся прошлаго и изъ этого пониманія создать новыя надежды. Результатомъ было его великое произведеніе. «Происхожденіе современной Франціи» (1876—1894 г.). Философскій интересъ представляеть нервый томъ («Старый режимъ»), гдв онъ, однако, въ существенныхъ чертахъ беретъ прообразомъ Токвиля, а также два последние тома («Новый режимъ»), являющісся настольной книгой всякаго, желающаго понять XIX ст. Относительно его изследованія французской революціи (въ остальныхъ томахъ) было совершенно справедливо отмъчено, что имъ основано научное разсмотрвніе этого явленія въ противоположность декламаторскому и агитаціонному. Напротивъ, ему возражали, что онъ слишкомъ много занимается общими вопросами и слишкомъ низко оцениваетъ вліяніе современнаго политического положенія. Его ненависть къ фразв вызываеть полное отрицаніе созданнаго великими надеждами воодушевленія. Изъ его изложенія не видно, какъ могла создаться марсельеза.

Взглядъ Тэна на жизнь основывается на его темпераментъ. По собственному выраженію онъ былъ «un hommo naturellement triste». Государственный переворотъ 1851 г. и паденіе 1870 г. должны были увеличить его недовольство витшними явленіями. Лучшую часть жизни онъ провелъ

работая въ мірт мысли. Онъ чувствоваль потребность погрузиться въ великую неизбъжную связь сущаго. Маркъ Аврелій и Спиноза были его любимыми писателями. Въ религіозномъ отношеніи онъ сочувствоваль протестантизму и послі посвіщенія Англіи надівялся на свободное религіозное движеніе. До конца своей жизни онъ остался стоикомъ и читаль Марка Аврелія, «какъ литургію».

Эрисстъ Ренанъ (1823—1892) представляетъ въ ходъ своего развитія необычно длинный рядъ стадій, и біографическая наука, которая должна

найти внутрениюю связь между ними, еще не достигла своей цъли. Дътство и юность онъ самъ изобразилъ въ одномъ изъ своихъ произведсній, которое по искренности и глубинт настроенія стоитъ выше всёхъ другихъ (Воспоминанія дътства и юности). По его собственному заявлению историческая критика заставила его покинуть духовную семинарію и католическую религію. Скоро въ немъ развилась въра въ науку, въ то значеніе, которое будутъ имъть ся результаты для широкихъ массъ. Этотъ философскій и демократическій оптимизмъ онъ выразилъ въ своемъ произведеніи «Будущее науки», которое онъ наинсаль въ 1848-1849 годахъ, но выпустиль въ свъть гораздо поздиве, когда уже потерялъ выраженную въ этомъ произведеніи въру. Государственный переворотъ и реакція развили въ немъ пессимизмъ, отъ котораго онъ не избавился впоследстии. Въ наукъ онъ



Э. Ренанъ.

знаменить своими произведеніями по исторіи языка и религіи, о которыхъ

тутъ не придется подробнъе говорить.

Во время третьей республики онъ получилъ высокое ученое положеије директора Collége de France и въ то время, какъ онъ заканчивалъ свои произведенія, мысли его обратились легкимъ и шутливымъ образомъ на проблему, которая такъ занимала его въ юности. Въ широкихъ кругахъ прислушивались къ скептически настроенному болтуну, о которомъ знали, изъ третьихъ или четвертыхъ рукъ, что онъ выдающийся человъкъ. Въ своихъ заявленіяхъ и произведеніяхъ онъ то полонъ вдохновенія, то надменень, то возвышень, то равнодушень; эти постоянныя колебанія, исходный пунктъ которыхъ трудно было найти, если онъ и существовалъ, считались многими проявленіемъ истинной свободы и полноты духа. Умственная работа была для него теперь игрой, развлечениемъ послъ серьезныхъ трудовъ. Каждое положительное рашение основныхъ вопросовъ казалось ему подозрительнымъ, такъ какъ онъ самъ постоянно становился въ самыя разнообразныя позиціи. Поэтому онъ обманывалъ себя и другихъ относительно значенія результатовъ своихъ долгихъ стремленій и исканій. Про него съ правомъ можно сказать: «онъ обманулся изъ боязни быть обманутымъ».

Значение Репана какъ мыслителя въ послѣдние годы его жизни, лежитъ гораздо болѣе въ томъ, что онъ является симптомомъ опредѣленнаго направления того времени, чѣмъ въ настоящей работѣ для разрѣшения проблемы. Это объясняется быть можетъ тѣмъ, что сердце его тянуло къ религи дѣтства, съ которой онъ сжился, «будучи воснитанъ женщинами и священниками» (въ этомъ воспитании по его мнѣнію надо было искатьобъясненіе его примуществъ и недостатковъ).То. что его воодушевляло впослѣдствіи было лишь отзвукомъ этого воспитанія, подобно звуку погруженнаго въморе колокола, который слышенъ при тихой погодѣ на берегахъ Бретани. Общая идеалистическая вѣра едва ли возможиа; она насъ удовлетворяетъ лишь дотѣхъ поръ, пока мы живемъ подъ господствомъ старыхъ привычекъ. Это не можетъ быть продолжительно. Мы живемъ, говоритъ неоднократно Ренанъ. тѣнью тѣни; чѣмъ же будутъ жить послѣ насъ? Твердаго и опредѣленнаго разрѣшенія этого вопроса Ренанъ не достигъ; только нри нѣкоторыхъ настроеніяхъ онъ чувствовалъ его остроту.

Два произведенія Ренана представляють интересь для философ-

ской характеристики его последнихъ годовъ.

«Философскіе діалоги и отрывки» Ренанъ написаль весною 1871 года. живя во время возстанія коммуны въ Версаль; они появились лиць вт-1876 году. Они содержать беседы «трехъ философовъ, основными принцинами которыхъ были культъ идеала, отрицание сверхъестественнаго и изслъдованіе д'віствительности». Туть разсматривается вопросъ о томъ, что есть идеальная цель мірового развитія. Ибо цель должна быть; вселенная не нустой прибой волнъ, который кончастся ничемъ. Цель развитія не надо искать въ массъ существъ, обладающихъ минимумомъ наслажденія и развитія и максимумомъ работы. Цель, говорить Ренань, должна быть въ господств в разума, которому можеть быть причастенъ лишь небольшой кругъ людей. Значение массы заключается только въ томъ, что она является почвой, изъ которой выростають генін. Генін, и интеллигентные люди, умѣющіе ихъ ценить, воть конечная цель исторіи. Очень печально, что невежество толпы, есть необходимое условіе для достиженія этой цали, но природа о подобныхъ вещахъ не заботится. Путь демократіи ведеть къ дегенераціи. къ паденію уровня; на этой дорогь не явятся божества. Демократія и наука-антиподы. Развитіе обозначается тёмъ, что инстинктъ отделяется отъ размышленія, религія и искусство отъ науки.

Ренанъ видитъ тутъ то, что уже по своему замѣтило средневѣковье. Онъ признаетъ справедливость средневѣкового порядка, при которомъ существовали люди, молившісся за тѣхъ, у кого не хватало на это времени. Люди науки должны быть духовенствомъ новаго времени. Тутъ ясно выступаютъ въ Репанѣ остатки священника, которые даютъ ему возможность, хотя бы на мічовеніе, найти спокойствіе въ этомъ рѣшеніи проблемы: послѣдняя, какъ позднѣе увидимъ, была изслѣдована почти въ это времи однимъ пѣмецкимъ писателемъ съ совсѣмъ другимъ оттѣнкомъ и съ меньшею послѣдовательностью. Ренанъ придерживался взгляда, что ученые, являющіеся цѣлью развитія, могутъ очень любить народъ, такъ что отъ ихъ господства послѣдиему будетъ хорошо. Пицше оспариваетъ это.

За нѣсколько лѣтъ до своей смерти Ренанъ въ своемъ «Ехашін de la conscience philosophique (1888 г. въ «Feuilles détachées) далъ нѣчто вродѣ философскаго духовнаго завѣщанія. Очень характерное для Ренана заявленіе мы находимъ въ началѣ этого сочиненія. «Первая обязанность правдиваго человѣка, говоритъ онъ, не поддаваться вліннію собственных тмнѣній, по отражать въ себѣ дѣйствительность, какъ въ фотографической камеръ-обскурѣ и быть зрителемъ впутренней борьбы, которую ведутъ

мысли въ глубинъ сознанія... Мы должны быть пассивны при измъненіяхть нашей внутренней сътчатки».

Понятно, что желая свести наши умственные итоги, мы должны не схватывать, а искать то, что внутри насъ думалось. По при достижении отдёльныхъ ступеней этихъ итоговъ всегда дъйствуетъ стремленіе къ определенной цёли, и стремленіе непроизвольное; вёдь и нашему глазу мы ностоянно даемъ такое направленіе, при которомъ то, что привлекаетъ наше вниманіе, схватывается центральной частью глазной статики. Поэтому совершенная иллюзія думать, что мы можемъ быть пассивными зрителями пвленій, отражающихся на нашей внутренней стататкъ. Каждая научная гипотеза, какъ и жизненное міросозерцаніе заключаетъ въ себт рискъ. Борьбу между основными мыслями и цённостями мы не можемъ созерцать, какъ незаинтересованные зрители. Если мы это и попробуемъ, то во вся-

комъ случат не въ пользу мышленія.

Двѣ мысли лежатъ въ основаніи духовнаго завѣщанія Ренана. Одна исходить изъ того, что мы какъ въ великомъ, такъ и въ маломъ сталкиваемся съ безконечнымъ. Хотя мы должны довольствоваться нашимъ внутреннимъ опытомъ, мы все-таки не имъемъ права считать, что его выводы имъютъ абсолютное значеніе. Съ точки зрънія безконечности нътъ ничего невозможнаго, и въ необозримой будущности нечезнутъ многія трудности. Мы не должны ничего отридать, мы не должны ничего утверждать, мы должны надъяться! Вторая мысль дополняеть первую. Среди загадочнаго и устойчиваго, которое насъ окружаетъ, выступаютъ четыре высшіе авторитета: любви, религіи, поэзіи и добродітели, которые эгонсть можеть отвергать, но которые все-таки ведуть мірь впередь. Черезь нихъ воспринимаемъ мы голосъ вселенной, если угодно, голосъ Бога. Это гармонія небесныхъ сферъ, это звуки безконечнаго. Въ нихъ проявляются глубокія стремленія, двигающіяся впередъ посредствомъ мірового развитія при сопротивлении унорной матерін (которая въ нашей части міра быть можетъ наиболъе упорна). Это стремление приведетъ къ такой степени ясности и силы, о которой мы не можемъ составить себъ никакого представленія.

«Философское завъщание» менье игриво и скептично, чъмъ болъе раннія произведснія. Здісь ність річи о великомъ человікі, какъ ціля міра. По не видно, чтобы Ренанъ отказался отъ этой теоріи. Также не видно придерживается ли онъ того взгляда, который онъ выразиль въ концъ своей статьи объ Аміэль (се тоже можно найти въ Feuilles détachées). Аміэль осуждаеть его за то, что онъ въ игривомъ и проническомъ тон'ї говорить о самыхъ серьезныхъ вещахъ. Ренанъ отвъчаетъ ему, что пронія-это посліднее слово философіи. Мы пе знаемъ, что есть ціль мірового развитія, даже не знаемъ есть ли таковая. Можетъ быть все-только злая шутка. Мы ни за что не должны дать себя высміять! Колеблясь между двуми возможностями — что жизнь имъстъ значение или, что она злая шутка-мы не можемъ окончательно обмануться, тогда какъ выборъ одной изъ нихъ подвергаетъ насъ опаспости впасть въ полное заблужденіе. Именно ради другихъ людей нужно быть осторожнымъ. Самъ человъкъ можетъ идти на рискъ, но нельзя склонять другихъ людей къ подготовкъ полнаго кораблекрушенія.

Поэтому надо быть всегда ad utrumque paratus, а это достигается

колебаніями между в рой и сомньніями, оптимизмомь и ироніей.

Парль Репувье справедливо замѣчаетъ, что этими колебаніями теряется право на оба направленія и указываетъ, что выборъ можетъ имѣть больше значенія. Возможно, что личная энергія, избирающая своє мѣсто, отстанвающая его и принимающая на себя всѣ послѣдствія стоитъ ближе къ реальпости міра, чѣмъ обѣ ренановскія возможности.

Пенхологическое объяснение той точки зриния, на которую Ренанъ сталь въ последніе годы, можно найти въ его предшествующей жизни и въ его расъ. Контрастъ между полнотой его дътской въры и кажущейся пустотой критики глубоко вризался въ его жизнь; и то единственное, положительное, что было у него, казалось въ сущности лишь отзвукомъ, который не могъ не замереть. И Ардиго въ старости смотрълъ на религио, какъ на поэтпческій сонъ; но со всей энергіей мысли и воли онъ создалъ себъ новую кръпкую позицію. Католицизмъ Ренана быль иного рода, чъмъ католицизмъ Ардиго! Какъ молодой теологъ онъ нривыкъ получать жизненныя познанія пассивнымъ образомъ свыше, а не путемъ активной внутренней работы, не путемъ активнаго участін въ жизни. Поэтому ему н позднъе было легко оставаться зрителемъ при умственной борьбъ, такъже, какъ и при жизненной. Настроенія слідовали у него другь за другомъ, какъ картинки калейдоскопа. Кромъ того, его гальскій темнераментъ не обладалъ способностью соединять противоръчивыя настроенія въ однородно окрашенное цълое.

2. Альфредъ Фуллье былъ изследователемъ, продолжавшимъ работу Тэна на философскомъ поприще. Мы находимъ у него, какъ и у Тэна строгое подчеркивание закономърной связи; опъ также выступаетъ решительнейшимъ противникомъ философскаго диллетантизма старенщаго Ренана. Кроме того, философския произведения Фуллье являются показателями идеалистическаго направления, охватившаго философскую мысль конца сто-

Riter.

Фуллье быль профессоромъ философіи въ Бордо и Парижѣ; впослѣдствін ввиду слабости здоровья долженъ быль поселиться въ Ментонъ.

Его первыя произведенія касаются исторіи греческой философіи. Изучая Платона, онъ работаль надь собственнымь философскимь міросозерцаніемъ (La philosophie de Platon 1869 г.). Платонъ видѣлъ противорѣчіе между міромъ идей и міромъ оныта и только первый онъ считалъ реальнымъ; современный натурализмъ наобороть утверждаетъ, что реаленъ только міръ опыта, т. е. данная намъ въ онытъ природа. Когда огъ изученіи Платона Фулье вернулся къ современной проблемъ, его задачей стало «свести илатоновскія идеи съ неба на землю и, такимъ образомъ, примирить матеріализмъ съ идеализмомъ». Онъ самъ выражаетъ такимъ образомъ, свое стремленіе. («Le mouvement idéaliste et la réaction contre la

science positive 1896 r. S. XXI).

Возможность этого примиренія онъ основываеть на томъ факть, что идея можеть вести къ дъйствію. Онъ подчеркиваеть, что идея свободы можетъ пробудить стремленіе, создать силу, независимо отъ того свободны ли мы въ индетерминистическомъ смыслѣ или пѣтъ (La libertè et déterminisme» 1872 г.). Здёсь мы имъемъ основную идею психологіи Фуллье, а также и всего его міросозерцанія. Эту основную мысль онъ самъ выражаетъ словомъ «идея—сила». Его пониманіе дёлаетъ возможной попытку сближенія между различными философскими направленіями. Первый разъ онъ это выражение употребилъ въ «Revue philosophique» въ 1879 г Съ мыслями въ сознаціи непосредственно связаны двигательныя тенденціг въ большомъ мозгу. Тутъ мы одновременно имъемъ и исихологическій і физіологическій фактъ, такъ что тутъ проявляется идеалъ, выражающі себя въ детерминизмъ природы. Еще до сознательной мысли послъдня действуеть въ органическихъ тенденціяхъ развитія и расширенія, такж въ инстинктивныхъ симпатіяхъ. Всей природой двигаетъ воля, какъ н внёшнихъ проявленіяхъ, такъ и во внутреннихъ ощущеніяхъ. Духовис и матеріальное, созпаніе и жизнь, свобода и солидарность дійствуют здъсь какъ нъчто единое («La science sociale contemporaine» 1880 г.).

Въважнъйшей изъ своихъработъ «La psychologie des idées forces» (1893 г.) фуллье развилъ свою мысль съ чисто исихологической точки зрвиія. Эта работа является лучнимъ изложеніемъ психологіи волюнтаризма. Фуллье опредъляетъ психологію, какъ изученіе воли. Онъ ясно видитъ, что наше хотъніе не можеть быть предметомъ непосредственнаго наблюденія; но вивсто того, чтобы, какъ дълаютъ иные, вывести отсюда заключеніе, что воля ничто, онъ приходитъ, и по моему съ полнымъ правомъ, къ совершенно противоположному выводу, что наша воля есть нѣчто единое съ нами самими. Исихологія по мнѣнію Фуллье до сихъ поръ боролась съ интеллектуализмомъ. До сихъ поръ не признавали, что психологическія явленія суть только выраженіе хотънія или стремленія, сопровождающееся радостью или болью, смотря по тому, благопріятствуютъ ему или препятствуютъ. Тутъ совершенно безразлично съ какой стороны разсматривать эти

ивленія, съ нсихологической или физіологической.

Противопоставляя эти двв стороны, мы должны подумать, что мы имъемъ дъло только съ абстракціей. Каждое различеніе, даже самое элементарное предполагаеть вы себф выборь, предпочтение. Различение и предпочтение мы имжемъ въ самыхъ простыхъ случаяхъ, папр., когда животное отличаеть удовольствие ады оть неудовольствия голода. Чувственно восприинмается только то, что имфеть значение въ борьбъ за существование и воля (въ широкомъ смыслѣ этого слова) поощряетъ чувственное воспріятіе и обусловливаеть его болье дифференцированныя формы. Что въ чувственномъ воспріятін цінно, то имбеть цінность для воспроизведенія и воспоминанія. Воспроизводится и сохраняется въ намяти изъ всёхъ вещей то, что имфеть практическій интересь. Шагь за шагомъ интересъ, въ совмъстной работъ съ познаніемъ, подпимается надъ мимолетнымъ и ближайшимъ. Даже абстрактные логические принцины создались этимъ путемъ. Каждая мысль или идея указываеть на болье или менье сознанное направление нашей стремящейся и чувственно воспринимающей жизни-Здѣсь проявляется непрерывность нашихъ душевныхъ явленій. Каждое состояніе сознанія называется идеей, поскольку оно состоить въ различеніи и силой, поскольку оно состоить въ предпочтении.

Этика Фуллье стоить въ тесной связи съ его исихологіей. Онъ особенно подчеркиваеть, что «я» не могу сознавать самого себя, не сознавая другихъ существъ: ихъ я сознаю по апалогіи съ собой, а себя въ отнописній къ нимъ. Эта относительность въ познаваній создасть единеніе и альтруистическую тенденцію. Мні уже съ чисто интеллектуальной точки зрівнія невозможно признать себя единственнымъ существомъ. Ограничение интеллектуального высокомфрія создаеть ограничение практического эгопэма. Здёсь мы опять им'ємъ дёло съ идеей, которая въ то же время и сила, такъ какть она становится единой съ непроизвольнымъ стремлениемъ, которое какъ только оно сознано, выступаеть какъ императивъ. Идеалъ заключается въ продолжении того направления, по которому испроизвольно движется наше стремленіе, осуществляясь (благодаря связи между относительностью и единствомъ) въ пдею дарства свободы, равенства и справедливости. Это представление о морали Фуллье до сихъ поръ не провелъ вполит послъдовательно хотя и затронуль его во многихъ мастахъ своихъ произведеній. Оно составляеть основу превосходной критической работы, представляющей громадный интересъ для исторіи современной этики (Critique des systèmes

de morale contemporaine 1883 r.).

Ъ

Г.

H.

ñi

RR

же

H00

TT

Въ своемъ общемъ міросозерцаніи Фуллье особенно подчеркиваетъ, что нѣтъ никакихъ данныхъ истолковать бытіе на основаніи элементарныхъ явленій или съ абстрактныхъ точекъ зрѣнія. Въ этомъ виновенъматерьялизмъ, который все объясняетъ движеніемъ; движеніе это только

особая точка зркий на действительность, основанная на зрительныхъ и осязательныхъ ощущенияхъ. И идеализмъ въ этомъ новиненъ, когда онтъ видитъ все въ мысли; мысль эта такая же абстракция, какъ и движене. Отдельныя науки, вообще, имкютъ наклонность видеть въ своей точкъ зркий единственное выражене действительности. Но каждая специальная точка зркий односторония. Міросозерцаніе должно охватывать действительность въ ся целомъ, въ которомъ каждая точка зркий имкетъ свое право и значене. Такъ какъ физическое бытіе есть единственная непосредственно намъ данная, известная намъ действительность, то мы имкемъ право и бытіе въ его целомъ представлять по аналогіи съ пей. Послі Канта очень часто представляли мышленіе, какъ икчто отделяющее насъ отъ действительности, тогда какъ на самомъ деле оно насъ соединяетъ съ действительностью и является однимъ изъ ея видовъ.

Метафизикъ слъдуетъ основываться на единственномъ опытномъ знаніи, которымъ мы обладаемъ. Болъе непосредственное опытное знаніе то, что мы избътаемъ бользиенное ощущеніе, чъмъ то, что толчокъ есть причина

лвиженія.

Свои метафизическія иден онъ развиль, главнымъ образомъ, въ

L'avenir de la métaphisique (1889 r.).

Всякая метафизика гипотетична и основывается на аналогіи. Это высшее проявленіе, выросшее изъ потребности личной жизни найти единство съ универсальной. Эта универсальная жизнь представляется единымъ нівлымъ, совокупностью стремящихся силь. Основаніе метафизическимъ идеямъ даютъ не только исихологическія, но и соціологическія аналогіи. Слово «Богъ», —выражающее всегда въ большей и меньшей степени представленіе, взятое изъ человіческихъ отношеній, означаеть глубочайшес основаніе и глубочаїниее исканіе бытія всемірнымъ обществомъ. Но въ этой области мы не можемъ достигнуть инчего щого, кром'в гипотетической схемы. Не нужно представлять последній синтезъ, который ищеть наше мышленіе, позитивнымъ образомъ, какъ особую связь между явленіями, о которых в мы имбем в опредбленное и законченное значеніе. Намы не зачёмъ во имя морали вместе съ кантанцами вводить новыя догмы: но тъмъ не менъе заключительныя идеи не должны быть предметомъ пронім и шутки, какъ въ диллетантизмѣ Ренана. Въ самой потребности бороться за исканіе нашихъ идеаловъ, несмотря на необезпеченность побъды. скрыта идеалистическая предпосылка: исканіе мыслыю и діломъ смысла міра и жизни. Формулировка этой предпосылки въ отдільныхъ случаяхъ всегда гипотетична. Метафизическія системы ведуть другь съ другомь борьбу за бытіе. Вопросъ заключается въ томъ, который изъ пихъ преуспъваетъ въ господствующихъ научныхъ сферахъ. Прогрессъ знанія ограничиваеть возможность метафизическихъ объясненій. Побъду одержить то объясненіе, которое лучие всего докажеть свое право путемъ анализа п синтеза. По покрывало Изиды никогда не будеть поднято, всегда останется область для фантазін и религіознаго символизма. Последній ходъ мыслей намекаеть не только на Ренана, но также Альберта Ланге и еще на одного мыслителя, который, въ общемъ, стоитъ близко къ Фуллье и которымъ мы впоследстви займемся, именно на Гюйо.

3. Тэна и Фуллье можно, какъ Вундта и Ардиго, тоже назвать представителями философіи безпрерывности. Они стремятся найти возможно большую связь въ опыть и дополнить опытное знаніе такимъ образомъ, чтобы но возможности оправдать принципъ безпрерывности. Въ противоположность подобнымъ попыткамъ имъется цълый рядъ тенденцій, которыя частью изъ эмпирическихъ, частью изъ этическихъ основаній, признаютъ значеніе отсутствія безпрерывности. Подобныя тенденцій характерны для идеалистиче-

скаго направленія на рубежь 20 ст.; тогда какъ идеализмъ, господствовавшій въ началь XIX ст., быль философіей безпрерывности. Во французской философской антературъ философія антибезпрерывности выступаетъ особенно интереснымъ и энергичнымъ образомъ. Къ этому философскому направлению ведуть три различныхъ общихъ мотива. Опыть даеть количественныя различія, сведеніе которыхъ не удается—ни умозрівнію, ни эвопоціонной теоріи ученію. Конть вполит опредтленно призналь пропасть. отдълнощую различныя части природы другь отъ друга. Для Конта каждая новая наука знаменовала особую, несводимую къ другимъ группу явленій.--Къ этому прибавляется то, что и въ каждой отдельный группе наукъ основное положение не получаеть полнаго оправдания. Въ это время выдвигаются эмпиризмъ Юма противъ попытокъ Конта и эволюціонизма стать выше последняго. Далее указывается на сознаніе иниціативы, возможности создать новое своей мыслыо и действіемъ и сильно нодчеркивается моральное значеніе этой возможности-эти три мотива возд'яйствують различнымъ образомъ у трехъ философовъ, которыхъ мы приведемъ, какъ

представителей антибезпрерывности.

4. Карят Ренувье является Несторомъ современной философіи. Онъ родился въ 1818 году и до сихъ поръ (1901 г.) продолжаетъ свою писательскую двительность. Свое научное образование онъ получиль въ политехнической школь и быль въ юности ярымъ сенъ-симонистомъ и республиканцемъ. Всю жизнь опъ прожилъ частнымъ человъкомъ, но благодаря своимъ произведениямъ и газетъ, которую опъ одно время издавалъ, опъ пользовался немалымъ вліяніемъ. Въ его произведеніяхъ мы встръчаемъ серьезнаго, энергичнаго и прекрасно образованнаго мыслителя; кром того онъ, какъ и многіе другіе французскіе философы, быль и очень значительнымъ критикомъ. Во имя догики и морали онъ выступаетъ противъ безпрерывности, какъ основанной на теологической мистикъ, метафизическомъ умозрѣніи и естественно-научныхъ гипотезахъ. Его дѣятельность, какъ критика и мыслители, началась гораздо ранбе разсматриваемаго въ этой кингъ періода. Мое изображеніе исторіи новъйшей философін содержить здісь пробыть, который, какть я уже отмічать, я въ отношенін къ Франціи еще не могу заполнить. Я оставляю въ сторонъ его преженія произведенія (между которыми самые важные «Essais de critique generale» 1854—1869 г.) и буду заниматся только произведеніями последней четверти стольтія. Чтобы оріентироваться въ его основной точкі зрінія важиве всего изучить сявдущія произведенія: «Classification systematique des doctrines philosophiques (1885 r.)», Nouvelle monadologie (1901 r.) и «Les dillemes de la metaphisique» (1901 г.); кромъ того, есть много важныхъ статей въ изданномъ другомъ и сотрудникомъ Фуллье, Пилломъ, ежегодникъ: «L'annee philosophique».

Ренувье самъ разъясниль ходъ своего философскаго развитія, напирая на то, что каждая система, какъ созданіе человѣка, живущаго и думающаго при опредъленныхъ внѣшнихъ и внутреннихъ обстоятельствахъ, обусловлена личными факторами, вліяющими на выборъ основной точки зрѣнія. (Смотри гл. «Commentje suis arrive à cette conclusion» во второй части

большого произведенія о классификаціи философскихъ теорій).

Въ молодости, какъ объ этомъ упомянуто выше, былъ періодъ, когда онъ былъ ярымъ соціалистомъ школы С. Симона; одновременно съ этимъ его математическія занятія привели его къ изследованію вопроса о пониманіи безконечности. И это и другое вело его къ безпрерывности; какъ соціалисть, опъ подчеркивалъ солидарность въ противовесь индивидуализму, а какъ мыслитель онъ заставлялъ исчезать конечныя различія въ безконечныхъ переходахъ и безпрерывно продолжающихся процессахъ. Но въ обоихъ отно-

шеніяхъ у него зарождались сомнінія, поддержанныя старательным изученіемъ Декарта и Канта. Онъ видёль, что всякая попытка построить систему, разсматривающую бытіе, какъ цёлос, непремённо впадаеть въ противоръчіе. Особенно въ этомъ отношенін на него повліяло кантовское учение объ антиноміяхъ, и, отдавая Канту должное, онъ пришелъ къ заключенію, что тезы и антитезы не могуть опровергнуть другь друга: по его мивнію тезы, утверждающія конечность міра, правы, по сравненію съ антитезами, утверждающими его безконечность. Противоречія, въ которыхъ въ концъ концовъ задыхается умозрѣніе, преслѣдують не только чисто философскія, но и всякія теологическія попытки, напр., непзивняемость Вога и его творчество и безконечность, предвидение и свобода чедовъка. Мышдение Ренувье основано не только на чисто теоретическомъ интересъ, но такъ же и на стремленіи положить начало раціональнымъ реформамъ религіозныхъ представленій. Ренувье постепенно пришелъ къ своеобразной формъ критической философіи, которую во Франціи называютъ неокритицизмомъ и которую я теперь охарактеризую въ главныхъ

чертахъ.

Основные принципы нашего міросозерцанія, по мивнію Ренувье, опредъляются выборомъ между противоръчіями, передъ которыми насъ ставить мышленіе. Надо выбирать между конечностью и безконечностью. Понятіе безконечности заключаеть въ себт противортчие, если подъ нимъ подразумъвають нъчто иное и большее, чъмъ возможность для мышленія идти дальше (напр., если къ моему представлению о пространствъ мышление безпрерывно прибавляеть новыя части). Въ дъйствительности міръ долженъ быть конечень, хотя нашъ опыть и не можеть его охватить. Тезы Канта правы передъ его антитезами. Этимъ выборомъ подрывается безпрерывность; ибо съ понятіемъ безконечнаго уничтожается возможность безконечно многихъ переходовъ между явленіями. Отсюда следуеть, что единая основная причина имъетъ только ограниченное значение. Ренувье тутъ присоединяется къ Юму и утверждаеть, какъ последній, недоказуемость единой основной причины. Всегда могуть выступить новыя начала, причины, которыя не являются следствіями. Это имееть значеніе для морали, делая возможной свободу воли. Поэтому философія не можеть быть построеніемъ. Она можетъ учить насъ, что бываетъ до и послів чистых в началь. и какъ лучше всего употреблять нату свободу. Свобода это первая истина въ познаваемомъ мірѣ; это предпосылка, которой пользуется и детерминистъ. избирая первымъ принципомъ необходимость; - этимъ выборомъ онъ внадаетъ въ противоръчіе, отъ котораго избавленъ мыслитель, признающій свободу. Ренувье не придерживается опредвленной волюнтаристической теоріи познанія не только потому, что онъ свободно ставить выборъ принципа, но также и потому, что избранный принципъ есть свобода. Противоржчія и трудности, которыя Репувье встржчаеть и предвидить въ исторін мысли, заставляють его, не отказаться оть мышленія или пграть съ нимъ, но кръпко, посредствомъ волевого акта, держаться того воззрънія. которое ему кажется самымъ правильнымъ съ логической и этической стороны. Онъ является полной противоположностью Ренана, Свою борьбу противъ безпрерывности Ренувье ведетъ не только въ отношеніи къ развитію индивида, но также и развитію рода. Но его мивнію ивть всеохватывающаго историческаго закона, аимбетсямного законовъ, изъкоторыхъ каждый имбеть значение для своей фазы въ истории; каждая отдельная фаза сопровождается новымъ началомъ, свободнымъ актомъ, который могъ произойти иначе, чемъ произошелъ на самомъ деле. Эти новыя начала Ренувье видить въ выступленіи великихъ людей; опъ оспариваеть взглядъ, по которому происхождение такихъ личностей разсматривается, какъ продуктъ

долгаго развитія, такъ какъ этотъ взглядь не объясняеть ихъ творческой силы. Онъ видить большую опасность въ историческомъ направленіи, признающемъ все дѣйствительно случившееся за единственно возможное; тогда приходится все оправдывать. Онъ споритъ съ романтиками, которые ввели это направленіе и реабилитирують все прошлое, не обращая вниманія на заключающуюся въ каждомъ моментѣ возможность иного направленія развитія. Въ своемъ произведеніи «Uchronie» (L'utopie dans l'histoire, 1901 г.) онъ старается показать, что античной культурѣ не было необходимости уничтожаться, чтобы отдѣлиться отъ суевърія и варварства и изображаетъ лежащую въ предѣлахъ возможности реформу римскаго государства и античной религіи, которая избавила бы насъ отъ средневѣловья. Этимъ изображеніемъ «исторіи европейской цивилизаціи, не какой она была, а какой она могла быть» Ренувье хочеть укрѣпить сознаніе свободы и отвѣтственности и бороться противъ реакціонныхъ тенденцій, которыя опираются на культъ исторіи.

Критикуя понятіе и принципъ безконечности, Ренувье признаетъ законы и принципы относительности. Понятіе относительности является основой нашего познанія, основнымъ понятіемъ, которое выступаетъ во всёхъ категоріяхъ, въ которыхъ познаніе работаеть. Здёсь онъ соглапается съ Вильямомъ Гамильтономъ, который впервые это доказывалъ. Всякое познаніе достигается темъ, что мы отыскиваемъ отношенія, въ которыхъ находятся предметы, и каждый предметь, который мы знаемъ. является для насъ поэтому системой отношеній. Принципъ относительности ссть методъ, исходящій изъ самаго существа нашего сознанія. Сознаніе ссть то же отношеніе, отличающееся отъ другихъ отношеній темъ, что оно есть отношение между моимъ «Я», какъ субъектомъ и моимъ «Я» какъ объектомъ, следовательно отношение между идентичными членами. Поэтому оно является основой другихъ отношеній, которыя становятся ясными путемъ сведенія ихъ къ этому основному отношенію. Изъ закона относительности слёдуеть, что всякое познаніе им'ють дёло только съ явленіями, при чемъ все, что мы должны познать, мы ставимъ передъ сознаніемъ и опредъляемъ его законами. Мы знаемъ вещи только, какъ предметы представленія. Если мы желаемъ выйти изъ области явленій, то мы должны прибъгнуть къ религіознымъ постулатамъ. Но и постулаты не могутъ избъжать закона относительности; Богъ такъ же, какъ и міръ не можеть быть безконеченъ. Но все-таки на почвъ постулата мы поднимаемся надъ міромъ опыта. Въ юные годы Ренувье былъ склоненъ переносить свой республиканизмъ и въ теологію, такъ какъ онъ думалъ, что плурализмъ (въ религіозной форм'в политеизмъ) является следствіемъ релативизма. Вноследствін онъ нашель, однако, такую связь въ мірь, что монотензмъ оказался сму необходимымъ, хотя онъ и не могь считать Бога безконечнымъ существомъ.

Изъ закона относительности, думалъ онъ, следуетъ какъ разъ то. что намъ приходится кончать первопричиной, т. е. моментомъ созданія, въ томъ месте, где останавливается мысль. Иначе мы понадаемъ въ безконечный процессъ, который не разрешаетъ загадки. Ренувье считаетъ, что многіс инсатели смешиваютъ безконечное отодвиганіе проблемы съ смастоящимъ разрешеніемъ. Если же міръ кончается представленіемъ о первопричине, которая сама конечна, то (такъ какъ достигнутъ конечный пунктъ мышленія)—всякое исканіе относительно происхожденія этой причины міра остается безрезультатнымъ. Здёсь начинается абсолютное пезнаніе.

Остается произвести последній выборъ между попятіями, определяющими результать нашего познанія, между понятіями «зещи» и «личности».

между міросозерцанісмъ, подчиняющимъ личное и субъективное общему и объективному, и міросозерцаніемъ, которое все разсматриваеть по аналогіи съ личнымъ. Человъческому мышлению стоило долгой и большой работы достижение объетивнаго воззрвнія вместо хаотическаго олицетворенія минологін. Удалось провести идею законом'їрной и объективной связи, которан составляетъ предпосылку и предметъ работы личности. Понятіе объекта (вещи, природы, субстанціи, «идеи») легко пріобратаеть побаждающую власть надъ мышленіемъ; последнее забываетъ, что оно дано только, какъ предметь, какъ явление и не видить, что мы только тогда будемъ имъть толковое представленіе о мір'є, когда мы положимъ въ основу объективной связи нашъ непосредственный опытъ. Этими двумя путями — теоретикопознавательнымъ доказательствомъ логическаго пріоритета субъекта и основаннымъ на аналогіи метафизическимъ объясненіемъ природы. Ренувье обосновываеть учение о монадахъ, т. е. недълимыхъ, которое онъ впервые излагаеть въ своемъ произведении «La nouvelle monadologie» (1901 г.). Онъ убъжденъ, что, когда научное понимание связи природы будеть обезпечено строгой методической наукой, получить новое примѣненіе въ систем в міронониманія понятіе личности, съ большей критикой и одже яснымъ сознаніемъ, чемъ въ минологическихъ фантазіяхъ и теологическихъ спекуляціяхъ. Онъ туть особенно онирается на понятіе воли. Онъ согласенъ съ Юмомъ, въ томъ, что причиниыя отношенія въ своей основъ не поддаются опредёленію и что мы должны удовлетвориться указаніемъ для различныхъ сторонъ природы неизмѣняемой послѣдовательности; но онъ расходится съ нимъ въ томъ, что поиятіе причины находится въ неразрывной связи съ природой нашего сознанія, какъ одна изъ категорій, съ которой последнее должно работать по самому своему существу. Еще болье отделяется онъ отъ Юма ученіемъ о томъ, что основная причина, въ конечномъ итогъ, имъстъ свою основу въ нашемъ сознани о волъ. Никакая связь причины съ следствіемъ не можеть быть понятной безъ аналогін съ нашей волевой д'ятельностью. Понятіе воли д'ялаеть яснымъ понятіе силы, но само не можеть быть опредълено сведеніемь къ болъе примитивному понятію. На этомъ понятіи наше мышленіе, въ силузакона относительности, должно остановиться.

Съ этими предпосылками Ренувье легко можетъ представить, какъ происходить и развивается духовная жизнь. Зародыши духовной жизни, сооотвётственно монадологіи, существовали съ самаго начала и нуждались только въ благопріятныхъ условіяхъ для своего развитія. Происхожденіе зла онъ объясняеть очень рано появившейся дисгармоніей, ч'ямъ-то врод'я гръхопаданія въ міръ монадъ, которое не могло предотвратить божество ограниченное и само себя ограничивающее. Этическое міросозерцаніе возможно только въ томъ случав, если отвергнуть учение о безконечности, какъ противоръчащее этикъ. Въ то время, какъ многіе мыслители (Бруно, Беме, Спиноза), развивая міросозерцаніе, которому положило начало ученіе Коперника, съ воодушевленіемъ ухватились за идею безконечности, Ренувье утверждаеть, что для сохраненія безусловнаго значенія этическихъ идей, необходимо поставить въ центръ мірозданія человѣка, какъ это сдвлали Виблія и Аристотель: антропоцентризмъ есть точка опоры моральнаго міросозерцанія. Внішній мірь далеко превосходить нась величиной и физической силой. Но наша земля по сравнении съ остальнымъ міромъ имфетъ нфчто гораздо болфе значительное въ духовномъ отношеніи, и если дёло дойдетъ до духовного единоборства, то скорће мы раздавимъ міръ своимъ превосходствомъ, чемъ наоборотъ. Совершенство всегда заключается въ ограниченіи; преклоніе передъ безграничностью матеріальнаго міра пустая фантазія, лишенная истипнаго величія. Это указаніе на изв'ястное

заявленіе Паскаля очень характерно для Ренувье, но у него оно выражено съ гораздо большимъ основаніемъ. Для Ренувье, вообще, характерно, несмотря на то, онъ является гораздо болье минологомъ и теологомъ, чъмъ философомъ, странное логическое обоснованіе своихъ взглядовъ и отсутствіе всякихъ сравненій. Онъ прекраспо понимаетъ, что стоитъ на почвъ смѣлыхъ предположеній и гипотезъ. «Я не догматизурую, говорить онъ, а стараюсь постигнуть. Я имью ввиду освыщеніе своими предположеніями высшихъ возможностей... Что касается исканія тъхъ истинъ, которыя стоятъ выше познанія, которыя должны выяспить сущность самаго познанія, то единственнымъ выходомъ для философа являются гипотезы, ничъмъ инымъ не контролируемыя, кромѣ логики и морали. Оставаясь въ согласіи съ законами чистаго разума, онъ имъсть право утверждать правдоподобность положеній о происхожденіи и природѣ нашего міра, согласныхъ съ законами его разеудка и съ его отношеніемъ къ жизни».

Прежде, чъмъ оставить патріарха современной философіи, я долженъ сдълать небольшое, но очень существенное критическое замъчание. Онъ основываетъ принятіе первой причины, а следовательно и всей его своеобразной религиозной философии на законъ относительности. Этотъ законъ по его мнанію требуеть ограниченія постоянному возвращенію отъ сладствія къ причинъ. Членъ, на которомъ мы остановимся, долженъ обозначать границу закона относительности. Этоть члень не только долженъ стоять въ связи со встми изъ него выведенными, но также самъ не долженъ изъ чего-либо быть выведень, какъ остальные члены ряда. Такимъ образомъ, законъ относительности уничтожается, какъ только мы вернемся къ первому члену. Это заключаеть въ себъ противоръчіе, если видъть какъ Ренувье въ закопъ относительности необходимой для нашего сознанія, въ самой его природъ заложенный законъ. Законъ относительности требуетъ въ каждомъ пунктв последовательного связыванія члена съ членомъ; когда же мы это прекращаемъ, то прекращается наше понимание. Законъ относительности ведеть насъ къ учению о безконечности, такъ какъ ни относительно ни одного пункта мы не можемъ утверждать, что дошли до исходной точки. Ренувье правъ, что указаніе на безконечный процессь не даеть никакого объясненія. Дело заключается въ томъ, что передъ лицомъ ряда, который въ силу его закона можно безконечно продолжать, мы не можемъ отыскать иного смысла, кромъ лежащаго въ самомъ законъ. Тутъ у Ренувье проявляется мистическая тенденція, которая береть верхъ надъ его критицизмомъ. Вмёсто того, чтобы углубиться во внутреннюю связь явленій, онъ успоканвается на первомъ началь и заставляеть насъ выбирать «вощь» или «лицо» для этого начала. Именно на основаніи закона относительности критическая философія должна отказаться отъ этой дилеммы. Философія безпрерывности всегда будеть имьть предпочтеніе передъ философіей антибезпрорывности при усиленной жаждъ пониманія.

5. Въ то время какъ Ренувье работаетъ съ строго очерченными постулатами и съ энергіей возвъщаетъ великія заблужденія безпрерывности, Эмиль Бутру (род. 1845 г., профессоръ Сорбонны) ищетъ чисто теоретическихъ основаній антибезпрерывности и обращаетъ особое внимапіе на малыя разности. Философія Бутру есть продолженіе направленія, которое въ болѣе раннемъ періодѣ французской философіи было представлено Мэномъ-де-Биранъ. Въ двухъ значительныхъ сочиненіяхъ («De la contingence des lois de la nature» 1875 и «De l'idée de la loi naturelle dans la science et dans la philosophie contemporaine» 1895) Бутру излагаетъ вопросъ о причинѣ, въ тѣхъ различныхъ формахъ, въ которыхъ къ нему могутъ примѣляемы различныя науки. Онъ задается цѣлью доказать, что мы очень далеки отъ его проведенія примѣняя его въ механическомъ пониманіи

природы. Особенно при переходів изъ эмпирической области въ другую мы становимся передъ отношеніями безпрерывности; наприміръ, при переходь отъ логики и математики къ механикъ, отъ механики къ физикъ и далъе къ химіи, физіологіи, психологіи, соціологіи. Основные законы болбе конкретныхъ наукъ не сводятся къ основнымъ законамъ болбе абстрактныхъ; каждая новая эмпирическая область требуетъ новыхъ, спеціальныхъ принциповъ, которые не содержатся въ принципахъ предыдущихъ наукъ. Бутру находится тутъ въ странномъ единодушіи съ Кантомъ, который сильно подчеркиваетъ принципъ антибезпрерывности именно при переходѣ отъ одной науки къ другой и предостерстаетъ отъ попытки выволить принципы болье конкретной науки изъ принциповъ болье абстрактной Бутру самъ замьтиль, что онъ въ этомъ отношени солидаренъ съ основателемъ позитивизма. Въ прекрасной характеристикъ Канта, служившей введеніемъ къ диспуту во французскомъ философскомъ обществъ, опъ особенно выдвигаетъ элементы кантовской философіи, выходящіе изъ строго эмпирической точки зрвнія, которую Канть старается утвердить («Bulletin de la société française de philosophie. Séance du 27 поvembre 1902 r.).

По мижнію Бутру конкретныя науки, разсматривая цёлое, которое оніх представляють состоящимь изъ элементовь, не указывають на существованіе между цёлымь и элементами, которые мыслятся какъ его составныя части, эквивалентнаго отношенія. Напримітрь, ніть эквивалентнаго отношенія между человікомь, какъ цілымь, и элементами, которые находятся въ его организмі. Поэтому мы туть всегда руководствуемся опытомь; только онь можеть намъ показать, какія цілыя возникають изъ взаимодійствія элементовь. Изъ этого ясно, что основная причина—это абстрактный законь, не создаваемый всей конкретной дійствительностью. Во время фактическаго развитія передъ нами выступають непредвидимыя зараніте, случайныя измітенія. Исторія вещей заключаєть ключь къ ихъ сущ

пости, но ее нельзя вывести изъ ихъ природы.

Чёмъ дальше мы движемся отъ аострактныхъ наукъ къ конкретнымъ, тёмъ большее значение пріобретаютъ динамическая точка зрёнія надъ статической и качества надъ количествами. Законы природы это только постоянныя отношенія, при которыхъ происходять измёненія, обычныя условія, если такъ можно выразиться, которыя вызывають вещи на свётъ. Измёненіе это принципъ, неизмёняемость только результатъ. Постоянное въ природѣ, такъ называемые законы природы, это русло, по которому течетъ потокъ событій; опъ самъ его углубилъ, хотя теперь его бёгъ и устанавливается этимъ русломъ. Этотъ потокъ можетъ измёненія свою форму и направленіе, если въ самихъ вещахъ произойдутъ глубокія измёненія; тогда даже объективныя, логическія отношенія претерпятъ измёненія.

Если измѣненія, благодаря которымъ происходить развитіе отъ элементарныхъ формъ къ болѣе высокимъ, не стоять въ эквивалентномъ отношеніи съ прежними состояніями, то въ этомъ отношеніи господствуетт случай. Это есть внѣшній, эмпирическій показатель свободы. Свобода сама не познается непосредственно, но всякій разъ проявляется въ человѣческомъ дѣйствіи, когда преодолѣвается привычка. Въ области психологіі законы касаются только того, что составляетъ сущность привычки. При вычка имѣстъ здѣсь, какъ и вообще въ природѣ, то значеніе, что благодар механизированію необходимыхъ функцій освобождается сила для ново работы.

Такимъ образомъ, Бутру разсматриваетъ свободное развитіе нутем новаго творчества, какъ единственную работающую и дъйствующую част бытія, какъ единственное бытіе. Постоянныя формы и законы это тольн

результаты. Если бы при изданіи своего замѣчательнаго сочиненія онъ зналъ мутаціонную теорію Гуго-де-Фриса, то опъ воспользовался бы ею для своего взгляда, такъ какъ тутъ пріобрѣтаетъ новый характеръ теорія развитія путемъ скачковъ. Повидимому, онъ симпатизируетъ теоріи Ламарка, который вѣритъ во внутреннее стремленіе и исканіе живыхъ существъ, подвигающее ихъ къ приспособленію къ обстоятельствамъ и, благодаря этому, къ раз-

витію прочныхъ формъ.

Въ своемъ произведени о понимани закона природы въ современной наукт Бутру подчеркиваетъ, однако, другую основную точку зрънія на постоянное въ природъ. Съ теоретико-познавательной точки зрънія разсматриваетъ онъ здъсь то, что мы называемъ закономъ природы, совокупность методовъ, которыми мы пользуемся, чтобы сдёлать вещи доступными нашему пониманию и использовать ихъ для достижения нашихъ пълей. Что съ этой точки эрвнія касается понятія законовъ природы, то относится ко всёмъ понятіямъ, которыя мы создаемъ, чтобы понять вещи, спеціально же къ понятію различенія, которое мы предпринимаемъ, чтобы яснве видеть. Хотя мы строго различаемъ мысль и движение, и можетъ быть въримъ, что между этими областями существуеть пропасть, мы не имъемъ права придавать этому различению абсолютнаго значения. Наши понятия и различия между ними гораздо болве указывають на то, какъ мы разсматриваемъ вещи, чемь на то, каковы оне на самомь дель. Эти замечанія сближають Бутру сь экономической познавательной теоріей, которую мы будемь разсматривать въ следующей главе. Если бы онъ туть провель названный теоретикопознавательный способъ разсмотрвнія, онъ можеть быть пришель бы къ заключенію, что «случай», который по его мивнію указываеть на свободу, на самомъ дёлё обозначаетъ только отрицательную границу исканія, которая не окончательна, а которая выдвигаетъ новыя задачи. Философія безпрерывности становится догматичной, если она различія и скачки, на которыхъ мы времение останавливаемся, признаетъ абсолютными. Всегда останется вопросомъ, какъ произошли новыя измѣненія. Хотя они намъ и кажутся сразу появившимися, они связаны со многими событіями, быть можеть даже, если вемотръться внимательнъе, со всъми міровыми событіями.

#### ВТОРАЯ ГРУШНА.

## Теоретико-познавательное біологическое направленіе.

Интересъ къ теоріи познанія не былъ чуждъ той группѣ мыслителей, которой мы только что занимались. Но у нихъ дёло касалось вопроса о томъ, поскольку спеціальныя точки зрвнія, примвняемыя отдвльными науками въ своей области, способны создать принципъ связнаго и болъе или менъе законченнаго міросозерцанія. Но трудности, встръчаемыя разрѣшеніемъ этого вопроса, естественно вызвали потребность изслѣдовать научныя точки зренія и принципы, ихъ происхожденіе и условія ихъ пригодности. Снова былъ подпять вопросъ, и не только въ кругу естествоиспытателей, о томъ значеніи, какое имбеть изученіе природы для общаго міросозерцанія. Въ основанномъ Галилеемъ и Декартомъ механическомъ пониманіи природы, сводившемъ все къ давленію, матеріи и притяженію, часто склонны были видіть не гипотезу, а высшую истину. Однако, повыя явленія (особенно въ области электромагнитной теоріи св'та) съ трудомъ объяснялись механической теоріей; къ тому же было установлено, что теорія, хотя и оправданная опытомъ, не можеть считаться абсолютной до техъ поръ, нока не исключена возможность другой теоріи, следствія которой опыть также можеть утвердить.

Въ томъ же направлени дъйствовало то значение, которое придается развитию, постоянному расширению границъ опыта и возможному измъ-

ненію внутренней структуры нашего духа. Туть динамика береть верхъ надъ статикой и наше ученіе о познаніи получаеть значеніе опредѣленной ступени развитія. Наконецъ, подчеркиваніе волевого элемента, особенно при установленіи принциповъ, выдвигаетъ вопросъ о томъ, какую цѣль мы ставимъ нашему познанію и какими средствами мы обладаемъ, чтобы къ

ней приблизиться.

Этими различными путями мы подошли къ групив мыслителей, которую мы назвали теоретикопознавательной—біологической. Къ этой групив я причисляю, во-первыхъ, ивкоторыхъ знаменитыхъ естествоиснытателей, которые, частью благодаря своимъ спеціальнымъ изследованіямъ, частью благодаря изученію исторіи своей науки, задумались падъ предпосылками познанія, а также одного философа, который представилъ болье последовательное изысканіе о происхожденіи и исчезновеніи проблемы въ теченіе хода и развитія жизни.

#### 1. Философствующіе естествоиспытатели.

1. Знаменитый физикъ, Джемсъ Клеркъ Макевелль (р. въ 1831 г. въ Эдинбургѣ, ум. въ 1879 г. профессоромъ физики въ Кембриджѣ), особенно знаменитъ разработкой электро-магнитной теоріи въ математической формѣ, для исторіи философіи онъ представляетъ интересъ своимъ стремленіемъ вполнѣ ясно выдѣлить основные принципы своей науки. Толчокъ къ его философскому интересу далъ Вильгельмъ Гамильтонъ, лекціи котораго онъ слушалъ студентомъ въ Эдинбургѣ; тутъ онъ (по заявленіямъ его біографовъ) получилъ импульсъ, который никогда не потерялъ своего вліяпія. И позднѣе его пониманіе сущности и значенія мышленія, когда онъ его обосновалъ собственнымъ глубокимъ изслѣдованіемъ, напоминаетъ исходные пункты гамильтоновской философіи. Работы Максвелля, которыми намъ особенно придется заняться, находятся во второмъ томѣ его Scientific Рарегь, собранныхъ и изданныхъ послѣ его смерти.

Неоднократно утверждали, говорить Максвелль, что метафизическая спекуляція принадлежить прошлому, такъ какъ физика се уничтожила. Но это не исключило и въ настоящее время изслѣдованій основныхъ понятій бытія. И теперь для свѣжаго духа упражненіе умозрительныхъ сильтакъ же притягательно, какъ во времена Таля. Приходится создавать мысли, съ которыми мы можемъ работать. Успѣхи точныхъ паукъ основаны на развертываніи и образовываніи цѣлесообразныхъ и точныхъ представленій, съ помощью которыхъ возможно интеллектуальное воспроизведеніе явленія; воспроизведеніе это должно быть достаточно общимъ, чтобы представлять каждый отдѣльный случай и достаточно точнымъ, чтобы быть основой математическихъ заключеній. Этотъ путь идеть отъ Евклида до Фа-

ралея.

Что касается вопроса, приходящаго раньше всего въ голову, о постановкъ примъненія принциповъ въ опредъленной области, то тутъ Максвель указываетъ на значеніе аналогіи въ наукъ. Подъ физической аналогіей подразумъвается частично сходство законовъ двухъ познавательныхъ областей, которое даетъ возможность освътитъ одну область при помощи другой. Примъненіе математики въ наукъ основано на аналогіи между законами физическихъ величинъ и законами чиселъ; стремленія точныхъ наукъ заключаются въ сведеніи проблемы природы на количественныя опредъленія путемъ числовыхъ операцій. Нъчто подобное въ сущности представляєтъ собою и все, такъ называемое, механическое пониманіе природы. Оно опирается на аналогію между законами качественныхъ измъненій природы и законами движенія. Благодаря этому можно описывать измъненія тълъ, какъ будто бы они являются только движеніями малъй-

шихъ частицъ. Объясненіемъ называется такое описаніе явленія, которое даетъ возможность разсматривать посліднее, какъ принципъ, примінимый къ другимъ явленіямъ; опытъ показываеть, что всякое подобное объясненіе сопровождается своеобразнымъ умственнымъ удовлетвореніемъ. Если въ данномъ случай имбетъ значеніе только аналогія, то ністъ нужды создавать опредбленныя представленія о природів мельчайшихъ частицъ, совеймъ не нужно придавать имъ протяженность, форму, твердость или мягкость. О посліднихъ частицахъ матеріи извістны только постоянство и закономіврность ихъ движеній, Постоянство и безпрерывность движенія лежать въ основів понятія матеріи.

Въ последнемъ пункте Максвелль разделяетъ мысли, высказанныя еще раньше Фарадеемъ и В. Томсономъ (лордъ Кельвинъ). Только при помощи движенія, утверждаеть онъ, можно понять покой и равновѣсіе; поэтому кинематика (ученіе о движеніи, о свойствахъ движущагося) должна стоять впереди статики (учение о равновъсіи), Кинематика отличается отъ геометрін только тімь, что опреділенно вводится время, какъ изміряемое количество. Но геометрія выведена изъ ученія о движеній, она часть последниго; ибо геометрія изучасть процессь, посредствомъ котораго фигуры проявляются въ пространствъ. Первоначально линія не является чертой на доски, которую можно безразлично называть В А и А В, а путь движенія отъ А до В. Представленіе формы основано на представленіи движенія. Это доказываеть и психологическое ученіе о вниманіи; последнее въ каждый данный моментъ ограничено единственнымъ недълимымъ представленіемъ, и движется впередъ черезъ непрерывный рядъ представленій. Обыкновенно слишкомъ крвико держатся за готовые знаки и фигуры и не замѣчаютъ гепетическаго процесса чувственнаго воспріятія и и мышленія,

Такимъ образомъ, принципы познанія исходять изъ аналогіи и раньше применяются къ измененіямъ, чемъ къ покою. Надо туть же отматить еще третій пункть; варность принциповь заключается въ ихъ действительности, а действительность въ ихъ применимости, въ ихъ способности двигать изследование. Значение принципа заключается въ томъ, что онъ выдвигаетъ постановку опредъленныхъ вопросовъ. Значеніе принцина энергін заключается въ томъ, что всё физическія явленія разсматриваются какъ примёры энергін, такъ что о каждомъ новомъ явленіи можно спросить: какая туть энергія? Откуда и куда? Какимъ условіямъ подчинено противодъйствіе? Признаніе дъйствія на разстояніи, даже если оно, какъ думаетъ Максвелль, невърно, имъло огромное научное значение потому, что для объясненія вопроса, какъ тела могуть издали действовать другъ на друга, съ большимъ стараніемъ исл'ядовали свойства промежуточной среды. Тутъ вспоминается положение Вилліама Гамильтона, что жизненная ошибка, лучше мертвой истины. Максвелль примъняеть этотъ взглядъ даже къ атомистическому ученію, предпосылкѣ механическаго пониманія природы. После того, какъ онъ доказаль, что никакія причины, которыя мы называемъ естественными, не могутъ доказать существованіе атомовъ и особенно ихъ однородность, онъ говорить: «Предположимъ, что наши научныя спекуляцій уже теперь проникли за вибшнюю видимость вещей, гдв господствуеть происхождение и исчезновение, и стоять у входа въ міръ порядка и совершенства, который и теперь таковъ, какимъ онъ былъ созданъ, совершеннымъ въ числъ, мъръ и въсъ? Можетъ быть мы заблуждаемся. Еще никто не видълъ и не чувствовалъ атома, и наша атомистическая гипотеза можеть быть вытёснена новой теоріей о строснін матеріи. Но все же представленіе о безчисленныхъ, отдёльныхъ,

однородныхъ и неизмѣняемыхъ частицахъ дало свои плоды человѣческому сознанію».

Такимъ образомъ, если даже атомистическое ученіе невѣрно, оно все же могло быть полезно въ теченіе долгаго времени. Аналогичнымъ образомъ говорить онъ и о заключеніи: такъ какъ происходить постоянное разсѣяніе физической энергіи, то должно было быть первоначальное состояніе, которое не могло произойти естественнымъ образомъ. Этимъ не сказано, замѣчаетъ онъ, что подобная гипотеза есть послѣднее слово науки; кромѣ того, разсѣянная энергія—это такая энергія, для которой мы не можемъ себѣ представить примѣненія. Это все равно, добавляетъ онъ, какъ говорить о препятствіяхъ, которыя мѣшаютъ ясному проявленію закона природы: на самомъ дѣлѣ это тѣ обстоятельства, которыхъ мы не знаемъ, которыя мы проглядѣли или должны были отложить до поздиѣйшаго изслѣдованія; «препятствія»—это построснія, а не естественный фактъ; въ дѣйствіяхъ природы нѣтъ никакихъ препятствій. Кажется, что мы здѣсь

слышимъ Спинозу.

Но есть другія міста, въ которыхъ Максвелль не такъ методиченъ и последователенъ. Какъ и у многихъ естествоиспытателей, на его пути часто лежать теологическія представленія, которыя выступають тогда. когда онъ думаетъ, что стоитъ на абсолютной границъ, или, гораздо чаще, они-то и заставляють его думать, что онъ стоить на таковой. Подобно тому какъ Декартъ высшіе законы природы выводиль изъ воли Бога, какъ Ньютонъ объявлялъ, что связь солнечной системы не можетъ быть естественнаго происхожденія, какъ Линней и Кювье говорили тоже самое объ органическихъ типахъ, а въ молодости лордъ Кельвинъ о происхожденіи жизни — подобно этому и Максвелль въ нікоторыхъ мізстахъ (которыя нельзя согласить съ приведеннымъ выше) учитъ, что однородные и неизм'вняемые атомы, носящіе отпечатокъ одинакового изділья (Fabrikat), должны быть созданы; мы стоимъ здёсь на границё всякой науки, т. к. наука не можетъ разсуждать о созданіи изъ ничего. Происхождение атомовъ это событие, которое не могло произойти въ томъ порядкъ природы, въ которомъ мы теперь живемъ. Но такое событие должно было произойти, т. к. было бы абсурдомъ представлять себъ въчно существующими однородные элементы. Гдв тутъ заключается абсурдь, Максвелль не указываеть его, и его атомистическое учение имфеть здись гораздо болье догматическій характерь, чемь другія заявленія, которыя более соответствують интеллектуальной силь тонкаго изследователя.

И въ другомъ пунктъ находитъ Максвелль границу науки.

Несмотря на то, говорить онъ, что уже давно душа считается не матеріальной, однако, съ давнихъ временъ имъется предпосылка, что хотя нельзя, ведя изследованіе анатомическимъ и химическимъ путемъ, найти душу, все-таки, отступивъ далеко назадъ, можно встретить матеріальное движеніе, которое не имъетъ матеріальной причины, а прямо произведено душой. По мнъпію Максвелля, этотъ взглядъ стоитъ въ противорьчіи съ закономъ сохраненія энергіи; онъ утверждаетъ, что нельзя върить инкакому опыту, который допускаетъ значительную разницу, между произведенной живымъ существомъ работой, съ одной стороны, и воспринятой и потраченной энергіей, съ другой. Но какъ же произопло сознаніе? Приданіе атомамъ психическихъ свойствъ не номогаетъ делу, т. к. нельзя представить себъ сознаніе, какъ продуктъ психическихъ атомовъ. Спустившись въ глубь личности, мы находимся по ту сторону границы науки. Объективный фактъ теряетъ силу. Первое положеніе, исходящее отъ субъекта: «я есмь», можетъ совершенно въ одинаковомъ

смысль употребляться двумя лицами и поэтому не можеть быть предметомъ науки.

Къ последнему нужно добавить, что для того, чтобы понять съ какой разницей два лица употребляють ту же мысль, надо быть въ состоянии наблюдать и сравнивать ихъ мысли; а это даетъ начало эмпирической психологіи. И здесь Максвилль останавливается слишкомъ рано; это тёмъ болье странио, что въ вышеприведенномъ отрывкь, онъ самъ

ссылается на психологическое наблюдение.

2. Къ новой и своеобразной постановкъ познавательной проблемы эрнестъ Махъ (род. 1838) быль приведенъ рано пробудившимся философскимъ интересомъ, въ связи съ естественно-научнымъ изслъдованіемъ и особенно съ изученіемъ исторіи естественныхъ наукъ. Этотъ ходъ развитія выступаетъ внѣшнимъ образомъ и въ его ученой дъятельности, т. к. сперва онъ много лѣтъ былъ профессоромъ физики (въ Прагъ), а позднѣе профессоромъ философіи (въ Вѣнъ). Его произведенія касаются, главнымъ образомъ, исторіи естественныхъ наукъ (Die Geschichte und die Wurzel des Satzes von der Erhaltung der Arbeit. 1872. Die Mechanik in ihrer Entwicklung. 2 Aufl. 1889. Die Prinzipien der Warmelehre. 1896) «Анализъ ощущеній» (1886 4 Aufl), представляетъ собою чисто фило-

софское произведение.

Маху было пятнадцать лёть, когда ему впервые изъ библіотеки отца попалась кантовская «Пролегомена». Это произведение, какъ онъ самъ позднее признается, произвело на него сильнейшее впечатленіе, и онъ считаетъ за счастье, что онъ такъ рано познакомился съ ходомъ мыслей этого сочинения. Но онъ не навсегда остался чистымъ кантіанцемъ; «вещь себь», казалась ему лишней. Кромь того, на него поздные повліяло изученіе Спинозы, Гербарта и Фехнера. Ему удалось, какъ говоритъ онъ, стать на такую точку зрвнія, которой не пришлось оставить, когда онъ перешелъ отъ физики къ психологіи. Всв науки въ конечномъ итогь должны составлять одно цёлое. Махъ ясно видёль, что атомистическое ученіе ділаєть невозможнымь сохраненіе той же точки зрізнія при переходь отъ физики къ психологіи. Гораздо удобиве съ самаго начала представлять себь тыла, какъ мыслительные символы комплекса впечатльній. Тогда міръ не будеть состоять изъ загадочныхъ сущностей, находящихся въ взаимодъйствій съ загадочнымъ «я»; краски, звуки, пространственныя и временныя отношенія и т. д., это последніе элементы, связь которыхъ не нужно отыскивать, и которые мы и практически и теоретически воспринимаемъ и ограничиваемъ цълесообразнымъ образомъ. Существуеть только большая, связная масса впечатленій, наиболе сильныхъ въ целомъ, которую мы называемъ «я» и которое, такимъ образомъ, является противовъсомъ тому, что мы называемъ міромъ. Я, міръ, духъ, матерія и тому подобныя понятія, это только мыслительные символы, выражающіе границы и различія, сохраненіе которыхъ доказало болье или менње свою целесообразность.

Этотъ взглядъ былъ высказанъ Махомъ уже въ 1863 году въ его лекціяхъ о психо-физикъ. Изученіе психологіи чувственныхъ воспріятій вообще оказало большое вліяніе на его мысль. Оно доказало ему, напримъръ, что представленіе о пространствъ связано съ внъшними чувствами, и поэтому имъстъ значеніе только для чувственно воспріемлемаго; мы не имъсмъ права придавать атомамъ, которые не могутъ быть чувственно-

воспринятыми, пространственныя свойства.

Задачей науки является экономное изображение явлений, т. е. такое изображение, которое унотребляеть строго необходимыя и цълесообразныя представления. Въ этомъ взглядъ на задачу науки Махъ признаеть себя

последователемъ Максвелля, но отстанваетъ свое первенство по отношению къ Кирхгофу, который придерживался родственнаго воззрения.

Этотъ взглядъ на природу науки согласуется съ гипотезой развитія. Махъ обращаетъ винманіе на то, что Спенсеръ еще до Дарвина разсматривалъ психическія явленія какъ аккомодацію къ данному въ опыть. Въ своей рѣчи Uber Umbildung und Anpassung in naturwissenschaftlichen Denken (1884) онъ развилъ, опираясь на историо науки, эту біологическую точку зрвнія на познаніе. Приспособленіе заключается частью въ схватываніи, частью въ сведеніи, частью въ соединеніи разнообразнаго одной точкой зрвнія; частью же въ выбрасываніи того, что не необходимо для пониманія. То, что, тѣ или иныя явленія берутся за основанія, опирается на удобство, преданіє и привычку. Но сами явленія, которыми пользуются для оріентировки, недоступны пониманію. Если механическія отношенія кажутся намъ больс ясными, чьмъ другія, то это оттого, что мы болбе къ нимъ привыкли. Наше понимание заключается всегда въ томъ, что мы непривычное непонятное сводимъ къ привычному непонятному. Желая дать какому-нибудь привычному сужденію значеніе въ иной области, нежели въ той, въ которой оно первоначально создалось, мы должны проверить подходить-ли оно къ новому случаю; иначе это было бы предръщениемъ вопроса. Наше познание постоянно работаетъ путемъ борьбы между истинными сужденіями и предразсудками. Какъ живыя существа не сразу создають новый органь для новой, ставшей необходимой функціи (напримъръ, плавающее или летающее позвоночное животное), а пытаются использовать уже готовые органы, такъ и наука пользуется преобразованіемъ старыхъ идей для изображенія новыхъ знаній. Въ ньютоновскомъ «притяженіп» сохранилось нѣчто отъ стараго представленія объ исканіи естественнаго мъста. Благодаря этому можно себъ представлять новое, простымъ и бережливымъ образомъ.

Ариометика избавляеть отъ непосредственнаго счисленія, т. к. число какъ разъ выражаетъ, что два рода опредвлений могутъ быть тождественны, даже когда опредвляемое другое. Махъ отмвчаеть, что уже Максвелль училь, что значеніе численныхъ понятій основано на аналогін. Геометрія, изсл'їдуя взаимоотношеніе различныхъ м'їрь, этимъ избавляеть насъ отъ непосредственнаго измърснія. Зрительное и осязательное пространство не одно и тоже, но передвижение въодномъмъстъ соотвътствуетъ передвижению въ другомъ. Количественныя опредбления проще и шире качественныхъ, и облегчаютъ обозрвніе и толкованіе большихъ группъ знаній. Такія опреділенія возможны въ естественныхъ наукахъ, благодаря понятіямъ «силы», «массы», «атома». Эти понятія только мыслительныя средства; ихъ значение состоитъ въ томъ, что они вызываютъ въ памяти бережливымъ образомъ распредъленное знаніе, хотя многіе естествоиснытатели признаютъ ихъ реальность и вив мышленія. Причинная зависимость обозначаеть теснейшее содинение, какое только можеть выразить описание; оно имфетъ логическое, а не физическое значение. То же относится и къ принципу безпрерывности. Мы устанавливаемъ безпрерывность, т. к. доказано, что съ разстояніемъ растеть различіе между членами ряда, тогда какъ оно уменьшается, чемъ ближе члены другъ отъ друга, и подъконецъ, отъ насъ исчезаетъ. Преимущество примънснія принципа безпрерывности всюду, гдв только оно возможно, заключается въ томъ, что мы къ мальйнимъ различнымъ частямъ подлежащей системы, можемъ примънять тв же соображенія, что и къ самымъ большимъ. Только опытъ рѣшитъ, какъ далеко это можетъ продолжаться.

Экономія мышленія въ примѣненій къ оныту, показываеть, какъ легко усмотрѣть изъ предыдущаго нослѣдующее примѣненіе аналогіи. Въ

своей стать «Die Aehnlichkeit und die Analogie als Leitmotiv der Forschung» (въ первомъ том «Annalen der Naturphilosophie Оствальда), Махъ разбираеть это понятіс. Аналогія обозначаеть такое отношеніе между двумя системами понятія, при которомъ ясно выступаеть, какъ различіе между соотв тствующими двумя понятіями, такъ и сходство ихъ взаимнаго отношенія. Она дълаеть возможнымъ объединенное представленіе о разнородныхъ явленіяхъ, и поэтому имъеть огромное біологическое и теоретикопознавательное значеніе; это доказываеть вся исторія естественныхъ наукъ. Но аналогія не есть тождество и нужно различать методъ изслъдованія

отъ его результатовъ; Механическое понимание природы основано на общей аналоги между движеніемъ массъ въ пространствѣ и качественными измѣненіями вещей (температура, электрическое состояніе и т. д.). Изъ того, что эту аналогію можно провести въ такомъ большомъ объемъ, вовсе не слъдуетъ, что всъ физическіе процессы суть въ сущности процессы механическіе. Механическіе законы служать только формальными образцами. Движенія тёль въ пространстві, ото самые простые и наглядные процессы, которые мы легче все можемъ проследить въ нашей фантазіи. Каждый физическій процессъ, будь это теплота, электричество и такъ далбе, имбетъ механическую сторону, которая выражается расширеніемъ, дрожаніемъ, притяженіемъ и т. д. Поэтому мы въ состояніи, посредствомъ механическихъ аналогій, представить и выяснить физические процессы, хотя мы и не имбемъ права сказать (какъ напримёръ, Вундтъ), что всь физическія причины—двигательныя причины. Чисто механическихъ процессовъ не существуетъ, т. к., кромъ простого движенія, всегда происходять магнетическія и электрическія д'віїствія и тепловые процессы. Каждый процессъ въ сущности принадлежитъ соединеннымъ областямъ физики.

Это понимание нашего познания не есть уничтожение науки. Оно не отнимаеть отъ насъ никакой важной точки зрвния, а только поверхностныя. Оно удаляеть тотъ догматизмъ, который проникъ ко многимъ изследователямъ.

Міросозерцаніє, возможное на основѣ такой теоріи познанія, не можеть быть матеріализмомъ. Качественныя различія впечатлѣній не могуть быть выведены изъ числа количественныхъ отношеній и соединеній, психическое не можеть быть выведено изъ физическаго. Физика и психологія, въ сущности, разсматривають то же самое, а именно комплексы ощущеній, но разсматривають это съ различныхъ точекъ зрѣнія.

Міръ нельзя назвать простой суммой ощущеній; за ними существують опредъленныя функціи, и познаніе отношеній между этими функціями есть познаніе дъйствительности. Различіе между идеализмомъ и реализмомъ съ теоретической точки зрънія индифферентно. Элементы бытія мы называемъ ощущеніями, когда мы ихъ расматриваемъ какъ элементы психическаго міра. Задача науки состоитъ въ томъ, чтобы отыскать закономърную связь всего происшедшаго. Естественно стремится она къ монизму.

Можеть быть Махъ туть слишкомъ легко разрѣшаеть большія трудности. Общіе физикѣ и психологіи «элементы» являются девольно мистическими и пеопредѣленными, какъ туманная масса безъ строенія и расчлененія. Во всякомъ случаѣ, различіе между физикой и психологіей основано на такомъ раздѣленіи работы, которое доказало свою высоту. Но это дѣленіе работы не легко прекращается; опо принимаетъ характеръ предразсудка, который до тѣхъ поръ оказываетъ сопротивленіе, пока опредѣленныя знанія не сдѣлаютъ необходимымъ новыя интеллектуальные пріемы. Именно тотъ фактъ, что раздѣленіе работы является необходимымъ и цѣлесообразнымъ, указываетъ на космологическія требованія. Бытіе не можетъ

быть столь простымъ, какъ это думастъ Махъ, разъ для его пониманія необходимы различныя точки зрѣнія. Монизмъ можетъ быть достигнутъ путемъ борьбы съ гораздо большими противорѣчіями, чѣмъ тѣ, которыя

признаетъ Махъ.

Кромѣ того, взанмная связь, отношеніе между элементами и ихъ функціональными отношеніями остается неяснымъ. Для элементовъ, конечно, безразлично стоятъ ли именно они въ этихъ опредѣленныхъ отношеніяхъ, или наоборотъ отношенія обусловлены элементами. Но въ чемъ же состоитъ дѣйствительность? Она не можетъ исключительно состоять изъ функціональныхъ отношеній. Тутъ подпимается цѣлый рядъ вопросовъ объ отношеніи единичнаго къ общему, разрѣшеніе которыхъ имѣетъ значеніе для всего міросозерцанія.

То, что Махъ не такъ далеко прослъдилъ проблему, не уменьшаетъ значение его работы, которая оказала очень плодотворное вліяние и воз-

буждаеть къ себъ все возрастающее внимание.

3. Генрихъ Герцъ раздъляетъ теоретико-познавательныя идеи Маха (род. 1857 г. въ Гамбургъ, ум. 1894 профессоромъ физики въ Боннъ). Геніальный, столь рано умершій изслъдователь особенно знаменитъ экспериментальнымъ доказательствомъ тождественности свъта и электричества; это открытіс, по мнѣнію Ерстеда, подтверждаетъ идеи Фарадея и вычисленія Максвелля. Въ своей рѣчи на конгрессъ нѣмецкихъ естествонепытателей въ 1889 году, онъ въ ясной и доступной формъ изложилъ свои открытія («Uber die Beziehuugen zwischen Licht und Elektrizität»). Въ введенін къ третьему тому сочиненій Герца, его учитель, Гельмгольцъ далъ характеристику замѣчательнаго изслѣдователя и хода его научнаго развитія. Мы здѣсь будемъ имѣть дѣло только съ его пониманіемъ первоосновъ своей науки, а также съ характеристикой, которую онъ даетъ работъ познанія. Это онъ выражаетъ въ ясной и содержальной статьѣ, въ введеніи къ его «Ргіпгіріен der Mechanik (Werke III).

Задачей науки является выведение будущаго изъ прошлаго. Съ этой цълью мы создаемъ призраки или символы такого состоянія, мысленно-необходимых слъдствія котораго являются образами естественно-необходимыхъ слъдствій представленныхъ предметовъ. Знаніе говоритъ, что возможно то, что указываетъ на согласіе между природой и нашимъ духомъ. Но необходимо поминть, что наши образы сходятся съ дъйствительностью только въ согласіи между интеллектуальной и природной необходимостью. Мы

никогда не сможемъ узнать сходятся ли они и въ остальномъ.

Такимъ образомъ, мы имъемъ возможность создавать многіс, одинаково логическіе и послёдовательно примѣнимые образы; преимущество мы даемъ простѣйшему. Во всякомъ случав, такъ какъ природа нашего духа именно и проявляется при созданіи образовъ, нѣтъ возможности исключить ненужные и непримѣнимые элементы. Простота можетъ становиться все больше, а примѣнимость снова нужно испытывать. Нельзя доказать,

что природа сама избираетъ проствиний путь.

Въ своемъ изложении механики Герцъ считаетъ достаточными символы: время, пространство и масса; понятія же «энергія» и «атомъ» онъ считаетъ излишними. Ни энергію, ни атомы, мы не можемъ наблюдать. Мы видимъ только массы въ движеніи. Но то, что мы видимъ, не представляетъ полной закономърности и связи. Мы поэтому должны принять, что разнообразіе истипнаго міра шире разнообразія того міра, который открытъ нашимъ чувствомъ. Если мы хотимъ имъть законченную, закономърную картину міра, мы должны предполагать за вещами, которыя мы видимъ, еще другія, невидимыя вещи. Это скрытое мы можемъ проще всего представить себъ какъ движущіяся массы, которыя только тъмъ и отли-

чаются отъ видимыхъ массъ, что онѣ недоступны нашимъ чувствамъ и обычнымъ средствамъ воспріятія. Объ «энергіи» мы говоримъ въ томъ случаѣ, когда мы должны опредѣлить взаимное отношеніе двухъ движеній: подъ «энергісй мы подразумѣваемъ частью причину, частью слѣдствіе движенія; энергія только производное понятіе. Понятіе «атома» тоже чистѣйшам абстракція; намъ дана только матеріальная система, а не отдѣльныя частицы массы.

Само собой понятно, что мы предоставляемъ механикъ удовольствоваться или нътъ тъми предпосылками, на которыхъ останавливается Герцъ. Намъ тутъ только интересно увидъть, какъ выдающийся естествоиспытатель нытается распредълить свою умственную работу. Нельзя отрицать, что это распредъление обусловливается его собственной специальной научной областью работы. Великое открытіе Герда заключается въ томъ, что электрическія колебанія представляють тѣ же отношенія, что свѣть и тепловые лучи; такимъ образомъ, въ пространствт должно происходить гораздо больше движеній, чёмъ это непосредственно показывають ваши чувства. Естественно, что невидимыя массы и движенія должны были играть главную роль въ научной фантазін Герца; въ этомъ отношеніи онъ имѣлъ великаго противника въ Фарадев, который старался исключать все невидимое и сомивнался въ дъйствительности пустого пространства и силы на разстоянии. Сомнительно, чтобы было возможно совершенно исключить понятіе энергіи; въ сущности, и Герцъ хочеть только свести его къ подчиненному, выведенному понятію. Быть можеть, у него получился бы иной взглядь на этоть предметь, если онъбы ближе остановился на проблемъ причинности. Иричинность онъ признаеть только какъ необходимую предпосылку, въ формъ принятаго основанія, что различныя положенія матеріальной системы стоятъ въ опредвленныхъ закономфрныхъ отношеніяхъ. При строгой и пунктуальной постановкъ проблемы причинности, мы должны остановиться на отдъльныхъ моментахъ, во время, которыхъ предыдущее состояние должно нечезнуть, а новое еще не выступило. Тутъ поиятіе «энергіи» обозначаеть ожиданіе того, что должно случиться, увфренность, что будущее стоитъ въ закономърной связи съ прошеднимъ. Самъ Герцъ говорилъ, что мы говоримъ объ энергіи въ то время какъ происходитъ процессъ, посредствомъ котораго мы будущія свёдёнія выводимъ изъ прошедшихъ (Einleitung S. 14). Въ извъстномъ смыслъ мы постоянно живемъ такими моментами; --слъдовательно, «всиомогательное понятіе» постоянно необходимо и тъмъ больше. чёмъ интесивнее интеллектуальная работа.

Отъ Маха Герцъ отличается тёмъ, что онъ больше подчеркиваетъ символичность нашихъ понятій, чёмъ ихъ экономію. Онъ придаетъ особое значеніе стремленію къ нагляднымъ образамъ, и его стремленіе уничтожить такія нонятія, какъ «сила» или «атомъ» основано быть можетъ на томъ, что они не даютъ ясныхъ представленій. Вёроятно, онъ былъ визуалистомъ и былъ увёренъ, что для прямого измёренія, зрительные символы имёютъ преимущество надъ моторными (мускульными). Сила, это символь, указывающій на мускульное напряженіе; последнее же измёряется только про-

явленнымъ движеніемъ.

Мнѣ представляется очень интереснымъ, что герцовское опредѣленіе истины научныхъ символовъ находится въ тѣсномъ согласіи съ единственнымъ опредѣленіемъ, которое можно дать истинѣ нашихъ чувственныхъ качествъ; учитель Герца, Гельмгольцъ, ясно изображаетъ это въ «Physiologischen Optik» слѣдующими словами: «Такъ какъ качество нашихъ ощущеній даетъ намъ свѣдѣніе о своеобразности внѣшняго воздѣйствія, которымъ оно вызвано, то оно можетъ быть только знакомъ этого воздѣйствія, а не его копіей...» Знакъ можетъ не имѣть никакого сходства съ тѣмъ, чымъ онъ

знакомъ является. Отношеніе между ними ограничивается тымь, что тоть же объектъ, придя въ дъйствіе при тыхъ же обстоятельствахъ, вызоветь тотъ же знакъ... Мы называемъ наши представленія о внёшнемъ мір'є истинными, или они намъ даютъ достаточныя указанія о посл'єдствіяхъ нашихъ дъйствій по отношенію къ внёшнему міру, и мы можемъ вывести вёрныя

заключенія объ ожидаемыхъ изміненіяхъ посліднихъ».

4) Своеобразную противоположность Герцу представляеть знаменитый химикъ, Вильгельмъ Оствальдъ; онъ старается едёлать основнымъ поиятіемъ энергію, понятіе которой Герцъ стремится вычеркнуть. Выло бы очень интересно знать, не является ли Оствальдъ моториымъ типомъ, подобно тому какъ Герцъ кажется визуалистомъ; впрочемъ, ихъ противоречіе коренится быть можетъ въ родё ихъ занятій; химику больше, чёмъ физику приходится думать объ отношеніяхъ энергіи, въ то время, какъ физикамъ легче провести зрительныя схемы, которыя для химиковъ носятъ гипотетическій отпечатокъ.

Оствальдъ (род. 1843 г., съ 1887 г. профессоръ химіи въ Лейпцигъ) борется со всякимъ матеріалнзмомъ, сводя всю матерію къ энергіи. Эта мысль впервые выступаетъ въ его рѣчи на конгрессѣ нѣмецкихъ естествоиспытателей въ 1895 г. («Die Ueberwindung des wissenschaftlichen Materialismus») и подробно развивается въ посвященной Maxy «Naturphilosophie» (1902 г.). Онъ и дальше стремится къ разрѣшенію вопросовъ, лежащихъ на границѣ естествознанія и философіи, основавъ новую газету «Annalen

des Naturphilosophie».

Все энергія, не существуеть ничего, кромѣ энергіи! Это основное положеніе Оствальда. Всѣ свойства матеріи сводятся къ энергіи: масса есть способность къ двигательной энергіи; заполненіе пространства—это энергія объема; вѣсъ—это особый видъ энергіи положенія; химическія свойства это различные виды энергіи, выступающіе при превращеніи матеріи. Энергія это работа или все, что отъ работы происходить или въ работѣ измѣняется. Это понятіе самое общее изъ всѣхъ, которыя когда-либо создавала наука. Оно охватываетъ къкъ состояніе (субстанціональность), такъ и дѣйствіе (каузальность). Если подъ субстанціей подразумѣвать существующее, то энергіи есть истинная субстанція. Она изливается солицемъ на землю, примѣняется непосредственно или сохраняется въ видѣ химической энергіи, чтобы потомъ быть потребленной жизненной дѣятельностью.

Мы чувствуемъ потребность создать такія понятія, какъ «матерія» и «тѣла» только тогда, когда соединенія различныхъ энергій создаютъ сложное состояніе равновѣсія. Для того, чтобы что-нибудь произошло, должна быть разница въ силахъ разныхъ энергій. На самомъ дѣлѣ существуетъ только приближеніе къ полному равновѣсію. Закопъ сохраненія матеріи или матеріальныхъ элементовъ обозначаєтъ только, что элементы могутъ быть вновь воспроизведены послѣ того, какъ они создали какое-либо связное цѣлое.

Такъ какъ Оствальдъ стремится дать не только теорію познанія, но и философію природы, онъ хочетъ и сознательную жизнь подвести подъ ту же точку зрѣнія, съ которой онъ разсматриваєть соединенную органическую и неорганическую природу. По его воззрѣнію сознаніе тоже энергія. Тотъ фактъ, что мы все внѣшнее представляемъ, какъ энергію, объясняется тѣмъ, что всѣ сознательные процессы носятъ характеръ энергіи. Изслѣдованіемъ вниманія, воспоминанія, стремленія и воли, Оствальдъ стремится доказать это положеніе. Онъ указываєть на сильно подчеркнутый Кантомъ синтетическій характеръ сознанія, который проявляется въ томъ, что всѣ психическія переживанія стоятъ между собой во внутренней связи, какъ будто они произошли въ одномъ и томъ же мозгу или умѣ. Сознательная энергія проявляется въ этой связи. Такъ какъ наши представленія о виѣшнемъ мірѣ

опредвляются природой нашего сознанія, не мудрено, что они носять тоть же отпечатокъ, какъ само сознаніе. Значеніе сознательныхъ явленій заключается въ томъ, что они двлають возможнымъ собираніе знаній, такъ

что прежнія переживанія можно сравнивать съ новыми.

Оствальдъ думаетъ, что этимъ онъ разрѣшилъ проблему отношенія между физическимъ и психическимъ. Совершенно ясно, что опредѣленіемъ духовной энергіи, какъ безсознательной и сознательной нервной эпергіи, заново ставится проблема, такъ какъ является вопросъ какъ происходитъ переходъ отъ безсознательной къ сознательной нервной энергіи. Этому не помогаетъ отвѣтъ, что это происходитъ посредствомъ вниманія, такъ какъ тутъ заранѣе предполагается, что оно связано съ сознаніемъ; такимъ образомъ, мы движемся въ кругу; безъ этой предпосылки не легко понять, какъ происходитъ сознаніе путемъ взаимодѣйствія двухъ безсознательныхъ процессовъ. Понятіе нервной энергіи является у Оствальда совершенно мистическимъ понятіемъ.

Это находится въ связи съ тъмъ, что оствальдовское учение объ энергіи опирается прежде всего на предметы и знанія изъ области внішняго міра. Энергію онъ опредъляеть, какъ то, что следуеть изъ работы и обращается въ работу. Но работа, о которой здёсь идетъ рѣчь, заключается въ преодольни движениемъ сопротивления. Только фиктивно выводить онъ геометрическія свойства изъ своего понятія эпергін; они такъ же первоначальны, какъ и чисто динамическія свойства. Масса и энергія коррелятивныя, опредъляющія другь друга понятія. Масса опредъляется постояннымъ отношениемъ между энергией и увеличениемъ скорости, а энергио можетъ узнать, принимая заранъе извъстными массу и увеличение скорости. Увеличение скорости узнается измърсниемъ пространственныхъ и временныхъ отношеній. Такимъ образомъ, съ понятіемъ физической энергіи мы не выходимъ изъ области пространства. Какъ Герцу и Маху не удалось исключить понятія энергін, такъ и Оствальду понятіе матерін. До сихъ поръ ни ему, никому другому не удалось установить попятія энергіи, лежащаго въ основъ, какъ понятія ценхической энергін, проявляющагося въ ехватываній и расчлененій элементовъ сознанія, такъ и понятія физической эпергін, проявляющагося въ преодолівній сопротивленія въ пространствь.

## II. Естественная исторія проблемъ.

Рихардъ Авенаріусъ на философскомъ поприщё достигъ пониманія познанія, родственнаго тому, къ которому Максвелль и Герцъ пришли путемъ размышленія надъ принципами науки, а Махъ изученіемъ исторіи

естествознанія,

Авенаріусъ (род. 1843) учился въ Лейнцигѣ; черезъ физіолога Людвига онъ познакомился съ строго механическимъ пониманіемъ природы и его примѣненіемъ къ органическимъ явленіямъ, а философъ Дробишъ ввельего въ философію Гербарта съ ея ученіемъ о представленіяхъ, какъ о проявленіи душевной потребности самосохраненія. Изученіе Спинозы имѣло для него огромное значеніс, представивъ ему грандіозную попытку сведенія всѣхъ мыслей на одну. Его первое произведеніе касается философіи Спинозы («Uber die beiden ersten Phasen des Spinosischen Pantheismus» 1868). Съ большимъ остроуміемъ онъ пытастся доказать, что система Спинозы создалась путемъ смѣшенія трехъ различныхъ рядовъ идей, религіознаго, выраженнаго понятіемъ Бога, естественно—научнаго — понятіемъ природы и чисто метафизическаго — понятіемъ субстанціи. Эти три понятія у Спинозы выражали одно и тоже (deus-natura-substantia). Сведеніе органическаго на механическое, пониманіе представленій, какъ про-

аналогіи съ самимъ собой.

явленія самосохраненія и изученіе самой послідовательной попытки ученія тождественности подготовляли авенаріусовское пониманіе познанія, которое онъ впервые высказаль въ стать «Philosophie als Denken der Welt gemass dem Prinzip des kleinsten Krastmasses. Prolegomena zu einer Kritik der reinen Erfahrung» (1876). Онъ исходить изъ факта, что сознаніе не обладаеть безконечной силой представленія; поэтому при мышленіи необходима экономія. Нужно стараться свости незнакомое на знакомое. Это пропеходить при всякомъ признаваніи и при всякомъ пониманіи. Вообще, видно стреленіе по возможности уменьшить различіе и разнообразіе. Философія является научнымъ стремленіемъ мыслить содержаніе даннаго въ опыть съ возможно меньшей затратой силы. Она стремится достигнуть, чистаго знанія, путемъ исключенія изъ познанія тіхть представленій, которыя не содержатся въ опытномъ данномъ; когда это достигнуто, то на мышленіе о данномъ употребляется ровно столько силы, сколько оно требуетъ.

Въ 1877 г. Авенаріусъ быль назначень профессоромъ философін въ Цюрихѣ и здѣсь разработаль свое главное произведеніе «Kritik der reinen Erfahrung». Это ученіе пытается объяснить условія происхожденія чисто біологическимъ и психологическимъ путемъ. Авенаріусъ хочеть ветать по отношенію къ проблемѣ на точку зрѣнія психо-физическаго экспериментатора или психіатра, т. е., изучить проблему естественно-научнымъ путемъ. Онъ думаетъ, что все углубляющееся очищеніе мышленія отъ элементовъ, которые не содержатся въ опытномъ данномъ ведетъ къ постоянному приближенію къ «чистому знанію». Это есть приближеніе къ чисто эмпирическому міропониманію. Какъ создается такое міропониманіе онъ выясняєть въ своемъ произведеніи «Der menschliche Weltbegrif» (1891), которое дополняєть его основное произведеніе исканіемъ причины «нечистоты» знанія въ анимизмѣ и, вообще, въ потребности понимать вещи по

Произведеніе Авенаріуса есть результать серьезнаго мышленія, опирающеся на массу наблюденій и примфровъ. Но вредить его вліянію введеніе очень искусственной и совершенно ненужной терминологіи, которая отпугиваеть читателей. По этой причинф его значительная мыслительная работа не получила заслуженнаго признанія въ широкихъ кругахъ. Чрезмфрныя занятія разстроили его здоровье. Напрасно онъ искать облегченія въ курортахъ, напр., въ Скотеборгф, взморьф Копенгагена; туть онъ меня впервые (познакомился я съ нимъ раньше въ Цюрихф), во время прогулокъ въ Тиргартенф ввелъ въ «чистое знаніе». Черезъ ифсколько лъть онъ умеръ (1896). Ръдкая энергія мышленія въ соединеніи съ художественнымъ интересомъ и откровенное кроткое настроеніе — воть основныя черты его образа, который останется въ намяти всякаго, входившаго съ нимъ въ личныя сношенія.

При характеристикѣ философіи Авенаріуса я не буду ни слѣдовать за его изложеніемъ, ни примѣнять его терминологію. Неоднократное изученіе его главнаго произведенія ясно показало мнѣ, что можно гораздо проще изложить его мысли, чѣмъ это сдѣлалъ онъ самъ, и что только такимъ образомъ можно вполнѣ оцѣпить ихъ значеніс.

Авенаріусъ хочеть дать естественную исторію проблемъ, ноказавъфизіологическимъ, психологическимъ и историческимъ путемъ при какихъ условіяхъ онѣ возникаютъ, обостряются, разрѣшаются или нечезаютъ. Матеріалъ для этихъ изслѣдованій можно найти повсюду: дитя, дикарь, практическій человѣкъ и религіозно вѣрующій имѣютъ такъ же свои проблемы, какъ и люди философіи и науки. Тутъ всѣ въ одинаковомъ положеніи поставлены, такъ какъ дѣло идетъ о томъ, что есть слѣдствіе естественныхъ, общечеловѣческихъ отношеній. Разница только въ томъ, что науч-

ная постановка и разръшение проблемы ближе стоять къ чистому знанию т. е. къ воспроизведению даннаго въ опытъ безъ субъективныхъ добавлений.

Проблема всюду, гдв только она можеть возникнуть, является по-казателемъ напряжениаго отношенія (Vitaldifferenz) между индивидуумомъ и окружающей средой, происходящаго отъ того, что исходящія отъ среды возбужденія требуютъ большей или меньшей энергіи, чѣмъ та, которая находится въ распоряженіи индивидуума. Если возбужденіе (R) и энергія (E) вполнѣ соотвѣтствуютъ другъ другу (что можно выразить R = E), то мы имѣемъ высшую степень сохраненія жизни («vitale Erhaltungsmaximum»). Происходитъ признаваніе среды; индивидуумъ чувствуетъ себя въ мірѣ родномъ и довѣряетъ свонмъ воспріятіямъ и представленіямъ. Когда же измѣненія среды требуютъ отъ индивидуума новой и большей работы, а вмѣстѣ съ тѣмъ количество энергіи пе прибавляется или ея способъ примѣненія не измѣняется, то возникаетъ проблема (это отношеніе можно выразить черезъ R > E).

Индивидуумъ находить отклоненія, ислюченія и противорѣчія въ опытномъ данномъ; это кажется «чѣмъ-то другимъ», чѣмъ прежнее, можетъ быть «чѣмъ-то чудеснымъ»; увѣренность теряется и индивидуумъ

чувствуетъ себъ чужимъ въ міръ.

Кажется настоящая проблема есть нѣчто въ родѣ тоски по родинѣ и заключаетъ въ себѣ стремленіе уничтожить отчужденность. Съ ростомъ культуры, образованія и знаній возростаетъ возможность подобной отчужденности. Если же, наоборотъ, энергія возростаетъ сильнѣе возбужденія (что можно выразить черезъ Е>R), или послѣднее исчезаетъ, то проблема возникаетъ изъ противоположнаго основанія: недостаетъ примѣненія энергіи; послѣдняя освобождается въ непривычномъ направленіи, которое не опредѣлено даннымъ въ опытѣ; является стремленіе вдаль; исканіе опасности, страданій; наступаетъ время эмансинаціи, «бури и натиска» — вообще время практическаго идеализма. Послѣдней формы Авенаріусъ касается лишь вкратцѣ. Онъ могъ бы привести въ качествѣ ся представителей Руссо и другихъ «субъективныхъ» мыслителей. Юмъ въ своемъ психологическомъ ученіи о познаніи придаетъ большое значеніе этому пункту, и мы увидимъ, что Ницше и Гюйо основываютъ всю свою философію на этомъ отношеніи.

Авенаріусъ бол'є всего занимается тімь отношеніемь, при которомъ возбужденія требують иной и большей работы, чімь та, которая соотвітствуєть энергіи индивидуума въ данное время (R > E). Для ближайщаго изслідованія того, что произойдеть изъ этого отношенія, Авенаріусъ считаєть наиболіє научнымь, т. е., наиболіє приближающимся къ чистому опыту, примінять физіологическій способъ наблюденія и, такимь образомь, разсматривать вызываемые постановкой проблемь процессы, какъ процессы центральной нервной системы. Нужно считать то, что проявляеть индивидуумь во время постановки, разсмотрінія и разрішенія проблемы, какъ симитомы того, что происходить въ центральной нервной системь.

Мы, такимъ образомъ, имѣемъ два ряда («Vitalreihen»): одинъ субъективный—выраженныя словами состоянія субъекта и другой объективный—измѣненія въ центральной нервной системѣ. Первый является математической функціей послѣдняго, и мы можемъ назвать субъективный рядъ зависимымъ, а объективный независимымъ жизненнымъ рядомъ. Только въ видахъ цѣлесообразности мы называемъ объективный рядъ независимымъ. Можно само по себѣ обернуть отношеніе обоихъ рядовъ, и Авенаріусъ слѣдующими словами выражаетъ свою основную точку зрѣнія: «Я не знаю ни

физическаго, ни психическаго, а только третье».

При болье точномъ изслъдованім его изложенія ясно что онъ за-Преф. Геффиниъ. Очерки новъйней филоссофія. блуждается, если хочеть положить въ основу объективный рядъ. Последнему посвященъ первый томъ его произведенія, а объективному ряду второй. Изложеніе перваго тома имѣетъ ту особенность, что въ немъ не приводится спеціальныхъ примѣровъ; послѣдніе появляются впервые во второмъ томѣ и въ общемъ они «субъективнаго» рода. Такимъ образомъ, только субъективный рядъ обладаетъ большимъ богатствомъ фактовъ, а объективный даетъ только очень сухое и чисто схематическое изложеніе; вслѣдствіе этого только тогда мы можемъ понять эту сухую схему, если подыщемъ психическіе коррелаты. Это обстоятельство очень характерно для отношенія между исихологіей и физіологіей и содержитъ предостереженіе для воззрѣнія, что нужна большая «научность» въ признаніи біологическаго метода единственно правильнымъ для пзслѣдованія вопросовъ, подобныхъ тѣмъ, о которыхъ здѣсь идетъ рѣчь.

Жизненный рядъ есть процессъ, при помощи котораго достигается новое равновъсіе; послѣ того, какъ прежнее было уничтожено постановкой проблемы. Онъ имѣетъ три стадіи, которыя мы (придерживаясь субъективнаго ряда) можемъ назвать давленіемъ, работой и освобожденіемъ. Первая стадія можетъ проявляться различнымъ образомъ: какъ потребность и желаніе, какъ требованіе, сомнѣніе, боязнь, боль, раскаяніе и заблужденіе. Мы должны отмѣтить, что тутъ рѣчь идетъ какъ о чистой теоріи, такъ и о проблемахъ и напряженныхъ отношеніяхъ практической жизни. Вторая стадія выступаетъ, какъ дѣйствіе или стремленіе, борьба или однообразная дѣятельность, какъ рискъ, при которомъ личность ставитъ себя на карту, или, какъ терпѣливое нанизываніе условій для разрѣшенія задачи. Третья

стадія-это время чувства поб'єды и удовлетворенія.

Третья стадія—разрѣшеніе (Deproblematisation) достигается различными способами. Если напряженіе не особенно значительно, то оно можеть быть уничтожено приведеніемъ въ прежнее состояніе, что и происходить или путемъ измѣненія среды, или путемъ временнаго приспособленія индивидуума. Если же напряженіе больше, то подстановка должна произойти съ помощью привычки, или упражненія, или путемъ развитія новыхъ состояній или способностей. Для полнаго разрѣшенія требустся развитіе функцій, соотвѣтствующихъ постоянному и общему отношеній, которыя могуть представить среду такъ, чтобы въ будущемъ индивидуумъ сталъ независимъ отъ существенныхъ измѣненій. Тоска по родинѣ путемъ возстановленія ведетъ къ старой родинѣ, а черезъ подстановку влечетъ къ достиженію новой. Это разрѣшеніе можетъ быть чисто индивидуальнымъ (напр., путемъ сохраняемаго отдѣльной личностью міросозерцанія); но оно можетъ быть также соціальнымъ (напр., нарка).

Содержаніемъ формальной логики являются формы, въкоторыхъ жизненныя ряды достигли универсальнаго разрѣшенія. Различія здѣсь сведены къ возможно малому, и, такъ называемый, принципъ тождества представляетъ, въ сущности, требованіе такого сведенія, при номощи котораго можетъ быть достигнутъ «гетеротическій минимумъ» т. е., возможно меньшее различіе въ содержаніи знанія. Необходимо исключить элементы, имѣющіе индивидуальное и преходящее значеніе, исходящіе изъ наслѣдственности и предапія, и удержать тѣ, которые имѣютъ постоянное примѣненіе. Если назвать эти элементы  $\alpha$ , а эти  $\alpha$ , то выйдетъ, что  $\gamma = f(\alpha, \alpha)$  а равно 0. Этимъ путемъ индивидуальное и соціальное разрѣшеніе совершаетъ переходъ къ универсальному и мы тѣмъ болѣе приближаемся къ чистому знанію, чѣмъ больше мы производимъ наблюденій и, чѣмъ больше ихъ продумываемъ; логически прочными будутъ тѣ элементы, которые имѣютъ универсальное значеніе (слѣдовательно  $\alpha$ , а не  $\alpha$ ).

Но существуетъ разница между логической и біологической прочностью.

Можетъ случиться, что индивидуумы, народы и эпохи не могутъ обойтись безъ нъкоторыхъ представленій, котя они и не иміютъ универсальной цінности (слідовательно, принадлежать къ классу а, а не къ классу а). Являются законы охрапенія, которые избігаютъ контроля знанія. Къ инмъ принадлежатъ многіе элементы индивидуальныхъ міросозерцаній, народныхъ религій, философскихъ спетемъ и естественно-научныхъ гипотезъ и принциповъ. Такіе законы охраненія, конечно, могутъ изміняться; біологически необходимое міняется вмісті съ обстоятельствами. Ихъ оправданіе опирается, можетъ быть, какъ разъ на ихъ неизбіжность; ихъ значеніе уже

затьмъ «постулируется». То, что для одного является проблемой, не всегда проблема для другого; последний можеть думать, что онь обладаеть решениемь, или могуть отсутствовать условія, требующія возникновенія проблемы; то, что проблема одному, можеть казаться рышеніемь-другому (напр., созданіе изъничего). Чисто субъективный симптомъ («увъренность», «очевидность») не даютъ гарантін, что достигнуто истинное разр'вшеніе, и что невозможна новая постановка проблемы. Могуть все снова освобождаться жизненные ряды, пока постоянно повторяющіяся возбужденія не приведуть къ полному исключенію ненужныхъ и непрочныхъ побочныхъ представленій (а), пока энергіи не будеть освобождаться ни больше, ин меньше, чёмь этого нужно (а). Постоянно происходить этоть процессь исключенія, при помощи котораго мы приближаемся къ гетеротическопу минимуму. Основная точка зрвнія чистаго знанія заключается въ томъ, что познаніе состоитъ, главнымъ образомъ, изъ описанія, которое употребляеть по возможности количественныя, а не качественныя опредёленія, путемъ постояннаго указыванія эквивалентовъ и выведенія послідующаго изъ предыдущаго. Въ практическомъ отношеніи происходить аналогичное развитие, такъ какъ опредвляется, что самая прочная соціальная жизнь есть та, при которой соціальныя различія сведены на возможно меньшее. Благодаря этому станетъ возможнымъ, чтобы отдъльная часть не держалась за счеть другой, а наобороть работала для ея подлержанія.

Авенаріуєть самъ признаеть, что чистое знаніе можеть быть достигнуто только приблизительно. Ему слідовало сильнів подчекнуть эту относительность; это сділало бы его пониманіе проблемы значительніе. Нбо легко можеть возникнуть мысль, что онъ считаеть за ошибку съ нашей стороны то, что мы не стоимъ на точкі зрінія чистаго знанія, тогда какъ, на самомъ діл, мы не виноваты, что эта точка зрінія никогда не можеть быть достигнута. Чистое знаніе Авенаріуса это то же, что и чистая идея Платона. Наше истинное познаніе заключается въ работі для достиженія чистыхъ идей или чистаго знанія. Но мы должны сділать шагъ дальше. Можеть ли чистое знаніе, оставаясь знаніемъ, избіжать вспомогательныхъ понятій (а)? Мы не можемъ составить единаго со средой; она продолжаеть насъ окружать, какъ бы «чисто» ни было наше знаніе отъ субъективныхъ элементовъ; различіе между нею и нами не можеть исчезнуть. Тотъ факть, что что-то дано, заключаеть наличность субъективныхъ элементовъ.

Авенаріусъ первоначально понимаеть свою задачу, какъ попытку дать философію, при номощи которой можно мыслять о мірѣ съ возможно меньшей затратой силъ; такая понытка, по его мнѣнію, должна вести къ «чистому знанію». Экономія мышленія неизбѣжно ведетъ къ символизму, такъ какъ нельзя доказать, что экономическое соображеніе (принципъ простоты) имѣетъ чисто универсальное а не—хотя бы отчасти—субъективное значеніе. Во всякомъ случав, исльзя сказать, что экономія мышленія ведетъ къ отрицанію употребленія вспомогательныхъ понятій, такъ же, какъ нельзя сказать,

что мы имъемъ экономическое содержание дома тамъ, гдъ ивтъ ни горшковъ, ни топки.

Тутъ мы сталкиваемся съ тъмъ пунктомъ, гдъ Авенаріусъ расходится съ упомянутыми выше философствующими естествоиспытателями и не въ свою пользу; тъ ясно видятъ связь между экономіей и символизмомъ, хотя и придаютъ не одинаковое значеніе этимъ объимъ сторонамъ познанія. Въ тъсной связи съ этимъ обстоятельствомъ стоитъ то, что Авенаріусъ принимаетъ слишкомъ догматическую точку зрѣнія въ вопросъ объ отношеніи между физіологіей и психологіей. Онъ не видитъ, что съ теоретико-познавательной точки зрѣнія, мы знаемъ «независимый жизненный рядъ» всегда посредствомъ «зависимаго жизненнаго ряда»; если бы мы, вообще, не обладали способностью создавать представленія, мы не имѣли бы никакого представленія о центральной нервиой системъ и ея состояніяхъ; нашими теперешними представленіями о центральной нервной системъ мы обязаны такой постановкъ и разръшенію проблемъ, которыя не удовлетворяютъ требованій чистаго знанія.

И въ другомъ отношении Авенаріусъ не придаетъ достаточнаго значенія тому факту, что мы подчинены развитію, что представленіе объидеальномъ заключеніи имѣетъ значеніе только, какъ мѣрило хода и направленіе развитія. Онъ главнымъ образомъ занимается случаемъ R > E т. е. случаемъ, гдѣ требованіе работы поставлено извнѣ. Но необходимымъ условіємъ прогресса жизни, какъ познавательной, такъ и волевой является требованіе работы изнутри, благодаря избытку силы, которая требуетъ примѣненія (E > R). Во всей природѣ жизнь начинается благодаря этому избытку; онъ дѣлаетъ возможнымъ ростъ и создаетъ новые зародыши.

Какъ разъ тогда, когда жизнь сильно движется, онъ стремится за предѣлы даннаго, ищетъ или вызываетъ новыя знанія, новые побѣги. Это происходитъ всюду, гдѣ рискуютъ, всюду, гдѣ есть оцѣнка. Если бы Авенаріусъ, въ задачу котораго входило созданіе свободной этики, дошелъ до разсмотрѣнія проблемы цѣнности, то онъ бы отмѣтилъ, что при всякой оцѣнкѣ мы восходимъ за предѣлы опыта. Здѣсь менѣе всего можно освободиться отъ субъективныхъ элементовъ, хотя ихъ и необходимо обосновывать объективными критеріями. Мы займемся этимъ вопросъ у Гюйо и Ницше.

Эти критическія замічанія должны повести къ исключенію субъективныхъ побочныхъ представленій, которыя помінали энергичному изслідователю пролить ясный світь на данный вопросъ. Безъ нихъ, а также безъ абстрактной формы, въ которую онъ облекаль свои произведенія, его важная идея объ естественной исторіи проблемъ произвела бы большее впечатлівніе на эпоху. Но эта идея будетъ снова воспринята и не погибнеть работа, которую онъ произвель.

## Переоцінка цінностей въ философіи.

Мы можемъ воспользоваться указанными Авенаріусомъ троякаго рода отношеніями между внутренними и вибшними условіями познанія, чтобы охарактеризовать различіе между выступающими въ новъйшее время тремя группами философскаго изслъдованія. Главной отличительной чертой систематической группы является предполагаемое ею равновъсіе между потребностью и ея удовлетвореніемъ, между трудоспособностью и трудомъ (слъдовательно, E=R). Центръ тяжести познавательно - біологической группы заключается въ мысли, что бытіе можетъ ставить намъ иныя и большія требованія, чъмъ тъ, которыя мы способны вполнъ осуществить (E < R). Наконецъ, третья группа подчеркиваетъ мысль в возможности избытка стремленія и силы (E > R), что приводитъ къ признанію цѣнности бытія и къ стремленію къ данному (über das Gegebene). Современные

представители последняго возэренія распадаются на две группы, при чемъ Гюйо и Пицше обнаруживають внутреннее сродство и составляють противоположность более объективному теченію мысли Эйкена и Джемса. Эйкень обнаруживаеть явную тенденцію къ систематизаціи, такъ какъ онъ убеждень, что более глубокое личное міровозэреніе не можеть создаваться безъ определенной предпосылки абсолютнаго порядка вещей, сверхчувственнаго міра. Онъ видить въ этомъ связующее звено со спекулятивнымъ идеализмомъ боле ранней исмецкой философіи, за возстановленіе которой онъ борется. Джемсъ стоить здёсь на несколько боле свободной точке зренія. Онъ подчеркиваеть необходимость личнаго опыта и открытыхъ горизонтовъ для работы, въ противоположность какъ натуралистическому, такъ и супранатуралистическому ученію. Сообразно съ темъ, какъ каждый отдельный человекъ представляеть себе свою потребность, и какія средства онъ думаєть найти для ся удовлетворенія, выдвигаются, по миёнію Джемса, и различныя направленія въ духовной жизни.

Такъ какъ жизнь и труды Гюйо и Ницше являются передъ нами уже закопченными и такъ какъ ихъ сочиненія, благодаря своей формѣ, сдѣлались доступнымъ большему кругу людей, чѣмъ это бываетъ обыкновенно съ философскими работами, я дамъ болье детальную характеристику этихъ

изсивдователей.

Гюйо и Ницше оба стоять на эволюціонной точкі зрівнія и оба надіются на созданіе боліве высокихь формь жизни. Эта надежда опирается у нихь на признаніи здоровой жизни, — на уб'єжденіи, что существуеть преизбытокъ энергіи, которая, при данной наличности опыта и при теперешнихъ условіяхъ жизни, не можетъ обнаруживаться и распространяться. Они противопоставляють пессимистическому «ніть» свое сильное «да»— одинь съ тихимъ смиреніемъ передъ измівнчивымъ и преходящимъ значеніемъ жизни, другой съ протестомъ и презрівніемъ къ прошлому и съ

неукротимой, судорожной върой въ будущее.

У обоихъ главной проблемой является отношение между инстинктами и мышлениемъ, между цёльностью жизненной энергіи на болье раннихъ ступеняхъ жизни и ея раздвоеніемъ при дальнъйшемъ прогрессь культуры и мышленія. Съ того времени, какъ этотъ вопросъ впервые быль поднятъ въ концѣ XVIII ст. Руссо, Лессингомъ и Кантомъ, никто еще не выдвигалъ его съ такой силой, какъ оба писателя, изученіемъ которыхъ мы здѣсь займемся. Оба они выступили въ полемику съ одностороннимъ интеллектуализмомъ и ссылались на жизнь чувства и воли, которую никакъ нельзя уложить въ ясныя раціональныя формы. Въ то время, какъ, согласно ученію второй группы, данная извнѣ полнота жизни угрожаетъ подавить мысль,—у нихъ эта полнота, возникающая изнутри, изъ внутренняго душевнаго міра, доводить мысль до доступныхъ ей предѣловъ.

Въ связи съ этимъ находится то, что ихъ творчество, стоитъ на границѣ между философіей и поэзіей. Настроеніе и страстность проявляются въ каждомъ вопросѣ, не всегда, конечно, къ пользѣ и выгодѣ для ясности и содержательности изслѣдованія, но зато къ большому успѣху литературнаго или даже агитаціоннаго вліянія ихъ сочиненій. Ихъ мысли большею частью пріобрѣтаютъ значеніе не столько въ качествѣ активныхъ вкладовъ въ разработку проблемы, сколько въ смыслѣ симптомовъ того, что волнуетъ умы, наиболѣе сильно захваченные жизнью. Въ особенности это

касается Ницше.

Еще въ одномъ пункте есть сходство между этими писателями: оба они были больные, люди и ихъ мысли и произведенія складывались при непрерывной борьбе съ болезнью. Это не иметъ решающаго значенія для ценности ихъ мыслей, даже, напротивъ, можетъ быть некоторыя изъ ихъ

мыслей, проливающія особый свёть на жизнь, только и могли возникнуть при такихь условіяхъ. Постоянное пребываніе на границё между здоровьемъ и болёзнью могло даже оказаться особенно плодотворнымъ. Поэтому мы должны прежде всего изслёдовать значеніе и силу ихъ идей, и, только произведя это изслёдованіе, мы можемъ воспользоваться свёдёніями о ихъ личной жизни, чтобы помочь себё выяснить ихъ духовное направленіе.

### 1. Жанъ Мари Гюйо.

Жизнь Гюйо является примъромъ ранняго развитія. Еще будучи 20-ти летнимъ юношей (онъ родился въ 1854 г.), онъ удостоился преміи французской академін наукъ за сочиненіе по исторін утилитарной морали съ Эпикура до настоящаго времени. Свои первые труды онъ посвятилъ Платону и Канту; при этомъ онъ находился подъ большимъ вліяніемъ своего отчима, Фуллье. Его блестящая способность изображенія и детальный критическій умъ обратили винманіе на его работу и она была признана даже людьми, которые подверглись резкой критике въ этомъ самомъ сочинении, какъ напр., Спенсеромъ. Въ дальнъйшихъ своихъ трудахъ Гюйо нъсколько больше приблизился къ затронутымъ ими воззръніямъ, и неръдко въ своихъ позитивныхъ изображеніяхъ ему трудно бываетъ изобжать возраженій, которыя онъ самъ же возбудиль противъ англійской школы. Его занимаютъ именно эстетическая, этическая и религіозно-философская проблемы. Разъбдающее сомивние въ значении нашей цвиности для бытия преследуеть его съ юношескихъ леть и находить себе выражение не только въ философскихъ сочиненіяхъ, но и въ стихотвореніяхъ («Vers d'un philosophe» — «Стихи философа»). Его первоначальная платоническая въра въ раціонализмъ померкла подъ совмѣстнымъ вліяніемъ размышленія и грудной бользии. И хотя поздиве онъ опять настанваетъ на возможности идеальнаго значенія жизни, онъ сохраниль все-таки ясный философскій взглядь на трудность этой проблемы. Чисто французская черта видна въ что задушевность внутренняго настроенія сопровождается у него ясностью мысли. Онъ прекрасно знаетъ, что многія изъ его идей и надеждъ не болве, какъ иллюзін; но онъ твердо держится за нихъ, если только онв являются иллюзіями плодотворными, способными направить его мысль и волю къ илодотворной работъ (Стихотвореніе «Illusion féconde» — «Сила иллюзіи»). Въ прогрессирующемъ теченіи бользни онъ ясно видить неизбъжность конца, но въ свою последнюю песню («La cicade»—«Смерть кузнечика») онъ хочетъ все-таки вдохнуть всю свою любовь къ людямъ. Едва ли найдется какой-либо другой инсатель, который бы съ такой ясностью доказаль, какой задушевности и высоты можеть достигать жизнь, даже когда всв догматы разсматриваются, какъ иллюзіи. Впрочемъ, онъ жилъ, если только не считать бользни, въ счастливых условіяхъ. Изсльдователь и поэть, любящій и любимый, онъ сошель въ могилу съ полнымъ сознаніемъ избавленія отъ страданій. Онъ умеръ въ 1888 г. въ Ментонъ. На его надгробномъ памятникъ начертаны слъдующія строчки одного изъ его сочиненій: «Паши высція стремленія кажутся намъ какъ разъ наиболье безполезными; ихъ можно, однако, сравнить съ волнами, которыя могли достигнуть до насъ, и, сабдовательно, могутъ проникнуть и еще дальше. Я убъждень, что все, что есть во миъ лучшаго переживеть меня. Даже больше, можеть быть, ни одно изъ монхъ мечтаній не погибнеть безследно; ихъ воспримутъ другіе и будутъ переживать после меня до техъ поръ, пока ихъ, наконецъ, нельзя будетъ осуществить. Только благодаря тому, что волны, постоянно умирая, снова возвращаются обратно, море въ состояніи удержаться въ своихъ берегахъ, въ огромномъ ложь, на пространствѣ котораго оно движется».

1. Критика англійских ученій о правственности. («La morale anglaise contemporaine» 1879).

Уже въ критической работ Гюйо мы находимъ намеки на его опредъленное возоръне. Три возражения выдвигаетъ онъ противъ учения англисской школы о правственности.

Англичане учать, что нравственность вытекаеть изъ разумнаго расчета (Бентамъ), изъ ассоціаціи представленій (Гартманъ, оба Милля), изъ естественнаго отбора (Дарвинъ), или, наконецъ, изъ приспособленія къ житейскимъ обстоятельствамъ (Спенсеръ). Они обосновываютъ силу и сохраненіе морали опредъленными внутренними и внѣшними условіями развитія. Нравственное чувство есть, съ ихъ точки зрѣнія, явленіе природы, которое человѣкъ разсматриваетъ только, какъ объективную силу, потому что онъ никогда не могъ замѣтить возникновенія этого чувства. Непроизвольность и безеознательность развитія моральнаго чувства является главнымъ предметомъ изученія англійской этики. Въ этомъ пунктѣ она, по мнѣнію Гюйо запутывается въ противорѣчіяхъ и работаетъ противъ самой себя. Именно эти англійскія теоріи должны бы были открыть человѣку глаза и указать ему, какова природа таинственнаго правственнаго чувства. Оно является какъ бы призракомъ, отъ котораго можно освободиться. Мысль разберется въ томъ, что сложилось чисто непроизвольнымъ образомъ.

Но было ли здёсь действительное развитіе? Англичане выдвигають, какъ основное положение, эгоистическое стремление къ самосохранению, но оно не можетъ оставаться всегда неизмѣннымъ, когда сюда присоединяются еще столь многочисленные факторы — разсчеты, ассоціаціи и приспособленія! Съ помощью подобныхъ факторовъ нельзя объяснить склонности къ безкорыстнымъ дъйствіямъ. Изъ этого, однако, не следуетъ, чтобы первоначальнымъ стимуломъ являлась безкорыстная симпатія. То, что англичане разематривають, какъ основное эгоистическое чувство, по мнёнію Гюйо, есть ивчто другое и большее, лежащее глубже какъ эгоизма, такъ и симпатіи. Это стремленіе къ діятельности, распространенію и расширенію, которов проявляется всюду при здоровой и мощной жизни. Это стремленіе не проявляется необходимо въ ущербъ другимъ существамъ, но, напротивъ, можетъ привести къ объединению съ другими и къ работъ для другихъ. Такъ что не только черезъ посредство многочисленныхъ связующихъ звеньевъ, но уже въ самомъ своемъ зародыщъ это человъческое стремление заключаетъ въ себъ возможность болье широкой жизни, чъмъ чисто личная. Гюйо развиваетъ здъсь мысль, высказанную уже раньше Вовенаргомъ и Руссо, которую онъ, однако, повидимому не заимствоваль отъ нихъ.

Итакъ, если видъть всю силу во внутреннемъ, отчасти независимомъ отъ вившнихъ причинъ стремленій къ дъятельности и развитію, то это наше стремленіе не получитъ характера простого средства—что составляетъ сущность утилитарной морали. И тогда выйдетъ, что мы живемъ, чтобы хотъть и дъйствовать, но не наоборотъ. Il faut vivre pour vouloir et agir! Иельзя жертвовать настоящимъ пи для будущаго, ни для прошедшаго. Уже въ самомъ волевомъ актъ лежитъ извъстная цъль: il у a dans

la volonté quelque chose de définitif!

B. Этика. (Esquisse d'une morale sans obligation ni sanction 1885).

Свою этику Гюйо основываеть на понятіи жизни въ самомъ широкомъ значеніи этого слова, въ которомъ исчезаеть различіе между извѣстнымъ и неизвѣстнымъ, такъ же, какъ и между эгонстическимъ и альтруистическимъ. Жизнь проявляется въ формѣ потребности къ росту, сохраненію, распростаненію и расширенію. Съ помощью біологіи Гюйо хочетъ устранить затрудненіе, въ которомъ запутались англичане, вслѣдствіе своего

психологическаго обоснованія; но онъ соглашается съ тѣмъ, что собственно говоря, уже Дарвинъ и Спенсеръ указали біологическую основу. Суть, по его миѣнію въ томъ, что цѣли, въ концѣ концовъ, вытекаютъ не изъ сознанія, если это послѣднее и ставитъ себѣ цѣли: зависимость заключается только въ томъ, что становится извѣстнымъ или дѣлается предметомъ сознанія то, что уже раньше было принято безсознательно. Значитъ, цѣли

не вполив обусловливаются вившиними причинами.

Этика становится поэтому ученіемъ о средствахъ, съ помощью которыхъ достигается поставленная самой природой цѣль—развитіе и распространеніе жизни. Развивай свою жизнь во всёхъ направленіяхъ!—таково главное требованіе этики. Будь какъ можно богаче во всемъ, что касается какъ глубины, такъ и широты твоихъ стремленій. Поэтому—живи въ общеніи съ другими и развивай въ себѣ способность къ возможно болье широкому общенію. Нравственный долгъ есть только импульсъ избытка жизни, которая требуетъ, чтобы ее употребили и использовали. Онъ не имѣетъ принудительнаго характера и пе вытекаетъ изъ внѣшней необходимости, но является выраженіемъ силы. Въ симпатіи или альтруизмъ особенно выступастъ это богатство силы. Эгонзмъ является, наоборотъ, признакомъ съуженія жизнедѣятельности, изолированности, и покоится, въ концѣ концовъ, на иллюзіи. Высшей и притомъ наиболѣе глубоко заложенной въ человѣческой душѣ добродѣтелю является великодушіе (la gé-

nérosité).

Гюйо пытался пойти навстрвчу критикв, которую онъ самъ направилъ противъ англичанъ, вернувшись къ элементамъ неизвъстнаго и непроизвольнаго. Онъ разсматриваетъ различныя возможности и, следовательно, различныя проблемы, возникающія при переході оть неизвістнаго къ извъстному, отъ непроизвольнаго къ произвольному. Исльзя сказать, чтобы извъстное вполив исчернывало неизвъстное, и подобное же отношение существуетъ между произвольнымъ и непроизвольнымъ. Средства предполагають извъстную цель, и этика не можеть искать средства, не зная предварительно, какой цёли они должны служить. То, что мы ставимъ себъ цълью, нокоится опять-таки на томъ, что мы считаемъ цъннымъ. Ценности посредственныя (средства) предполагають ценности непосредственныя. Поэтому надо начинать съ последнихъ, и безъ помощи психологін ихъ нельзя найти. Эмпирическое ученіе о ценностяхъ должно дать основное положение, и если существуеть много основныхъ цанностей, которыхъ нельзя свести къ одной, то для всякаго ученія о правственности сразу возникаетъ затрудненіе. Только пока вращаются въ области шаткой всеобщности, достаточно бываеть ссылки на біологію. Но какъ только ставятся опредёленные вопросы, неизбёжно возникаетъ попятіе цённости. Гюйо самъ представляетъ примъръ этого. Вопреки утвержденію Бурже, что произвольно и догматично далать различее между естественными и неестественными чувствами и стремленіями, Гюйо считаеть (въ своемъ сочиненіи «L'art ou point de vue sociologique», стр. 375), что прекрасно можно различать ценности, даже когда различныя положенія возникають съ одинаковой необходимостью. Существуеть извъстный критерій естественныхъ цівнностей (valeur naturelle), который надо искать въ силів и широтів жизни, а также въ сознани и радостномъ чувствъ, которыя являются внутреннимъ проявленіемъ этой силы. Одно становится яснымъ, что, если бы интенсивность жизни не связывалась съ «сознаніемъ и радостнымъ чувствомъ»въ возможно большей степени силы и широты-нельзя было бы установить никакого понятія цінности, и не было бы міста для дискуссій по вопросамъ этики 40).

Прим. 40. Съ этой же точки зрчнія теорія Гюйо критикуется въ

остроумномъ сочинскій Ch. Christophle, «Le principe de la vie mobile morale selon I. M. Guyau. Критическій этюдь (1901). (Отдільный оттискъ

изъ «Revue de Metaphysique et de Morale»).

Но вёдь потребность, которая удовлетворяется посредствомъ роста силы и широты жизни, является непроизвольной и инстинктивной; и поэтому не ослабится-ли она, если ее сдълать предметомъ вниманія и обсужденія? Въ этомъ Гюйо находить наиболье трудный пункть англійскаго ученія и поэтому старастся освободить отъ него свою собственную теорію. Онъ думаетъ, что разсудокъ парализуетъ инстинктъ только въ томъ случав, если онъ следуетъ другому направлению, чемъ последний, или если есть извъстное преимущество въ замънъ инстинкта разсудкомъ. Но ни то, ни другое не имъетъ здъсь мъста. Непроизвольная трата и распространение жизненной энергіи имбеть большое практическое значеніе. Наслажденіе рискомъ происходить отъ избытка жизненной силы, которая пробуждаетъ вь человъкъ надежду и въру и, вслъдствіе этого дълаеть возможнымъ то, что при другихъ условіяхъ казалось бы невозможнымъ. Въ смёломъ движенін мысли, въ восторженномъ самопожертвованін обнаруживается эта сила и крѣпость жизни. Единственной санкціей, которую признаетъ этика будущаго, является наслаждение рискомъ (le praisir de risque). Я не понимаю, почему англичане не могли бы съ такимъ же успъхомъ сослаться на эти основанія; впрочемъ, фактически они и дёлаютъ это, и даже въ большей степени, чемъ Гюйо, потому что ихъ этика является более эмпирической. Если бы благоразуміе, общеніе и приспособленіе не вели къ чему-нибудь ценному, то они не могли бы быть постоянными путями, по которымъ идетъ общее развитіе.

### С. Эстетика. (Les problemes de l'éstétique contemporaine 1884).

Эстетика Гюйо представляеть интересный примёръ того, какъ извъстная проблема можеть ставиться различнымъ образомъ въ зависимости отъразличныхъ условій времени. Болже ранніе изслёдователи, какъ Кантъ и Шиллоръ, а гораздо позднёе также еще и Спенсеръ, задачу эстетики видёли въ доставленіи искусству большого простора среди жизненной борьбы и даже вопреки ей. Они прибъгли къ той-же самой мысли, которая играла такую большую роль у Гюйо, указавъ, что избытокъ энергіи тратится на тѣ же функціи, которыя встрѣчаются и въ жизненной борьбѣ, только теперь роль

жизненной дъйствительности играетъ фантазія и вымысель.

Противъ всего этого направленія эстетики, Гюйо говоритъ такъ: мы ищемъ въ искусствѣ больше богатства и полноты, чѣмъ можетъ намъ дать обыкновенная жизнь; жаль только, что для достиженія этого мы должны прибѣгать къ помощи изображенія и игры. Недѣйствительное вовсе не служитъ условіемъ художественной красоты, имъ является какъ разъ ограниченіе, которому эта послѣдияя должна подчиниться. Во время созерцанія у художника является желаніе слиться съ тѣмъ, что онъ видѣлъ, но въ томъто и горе поэта, что онъ не можетъ совершенно слиться со всей полнотой жизни (стихотвореніе «Le mal du poète» — «Горе поэта»). Поэтому красоту природы Гюйо ставитъ выше художественной красоты.

Въ связи съ этимъ стоитъ утвержденіе Гюйо, что всё чувства содействуютъ воспріятію прекраснаго. Глотокъ молока въ пустыні можетъ оказать на человіка такое же дійствіе, какъ цілая пасторальная симфонія. Всё стороны нашего существа проявляются рядомъ другъ съ другомъ— черезъ ощущеніе, воспоминаніе и воображеніе. Прекраснымъ называетъ Гюйо впечатлівніе, которое возбуждаетъ одновременно чувство, мысль и волю и сопровождается радостнымъ ощущеніемъ совмістнаго дійствія. Всякое наслажденіе и чувство радости все болісе и болісе будутъ получать отпечатокъ кра-

соты, такъ что, въ концѣ концовъ, уничтожится различіе, которое въ промежуточной стадіи развитія можно едѣлать между пріятнымъ и прекраснымъ; различіе это обусловливается только тѣмъ, что животный инстинктъ еще слишкомъ силенъ въ человѣкѣ. Тогда также произойдеть совпаденіе эстетическаго и этическаго, въ признавіи естественныхъ цѣнностей, жизни. Въ концѣ концовъ, окажется, что, собственно говоря, ни одинъ художникъ пе можетъ изображать пичего другого, кромѣ своей собственной жизни, и достоинство его сочиненій будетъ зависѣть отъ высоты его жизни. Кто прочтетъ произведенія Гюйо, тотъ не станетъ оспаривать этой мысли, потому что ее можно отнести къ собственной писательской дѣятельности Гюйо, которая всюду проникнута глубокой любовью, являющеюся душой его жизни.

### D. Философія Ремини. (L'irreligion de l'avenir 1887).

Наиболье замвиательнымъ и значительнымъ изъ сочиненій Гюйо является то, гдь онъ говорить о «безвыріи будущаго». Оно представляеть счастливое соединеніе детальныйшей критики съ самымъ искреннимъ чувствомъ, съ твердымъ убъжденіемъ, что времена религіи уже прошли, и съ исполненной выры надеждой въ то, что высшее и идсальное воззрыйе на жизнь никогда не будеть испытывать недостатка въ необходимыхъ для его развитія условіяхъ. Названіе направлено противъ попытокъ построить религію будущаго, но вмысты съ тымъ и противъ антирелигіозности, такъ какъ въ этомъ трудь утверждается внутренняя связь между религіей и ея уничтоженіемъ.

Религіозная проблема находится, по мивнію Гюйо, въ твеной связи съ этической и эстетической. Всв три области сходятся во взглядв на жизнь. Въ концентраціи личной и соціальной жизни выступають всв три элемента и только черезъ это каждый самъ по себв приходить къ своему закону. Религія начинается, безъ сомнвнія, какъ родъ минологической физики; но интеллектуальные элементы не являются вовсе преобладающими. Въ основу легенды кладутся наблюденія человвка надъ соціальной жизнью, въ которой онъ живетъ. Сферу соціальной жизни онъ невольно распространяеть на все бытіе, такъ что боги и люди составляютъ у него одно большое сообщество.

Религія, такимъ образомъ, является не только антропоморфизмомъ, но также, и даже въ большей степени, соціоморфизмомъ. Различіе между религіями основывается именно на томъ, какого рода сообществомъ представляють себъ вселенную — какъ семью или, какъ государство, — и въ нослъднемъ случав, -- государство, управляемое родоначальникомъ, или же тиранномъ. Соціальный характеръ религіи особенно ярко выражается въ культъ, носредствомъ котораго человекъ входить въ общение съ богами. Постепенно, какъ религіозный культь, такъ и религіозныя представленія возвышаются, идеализируются. Внутренній культь стремится уничтожить внішній, и мистика вытъсняетъ миоологію. Развитіе религіи достигаетъ своей вершины, когда Богъ является олицетворсніемъ правственнаго идеала. Какъ существенныя черты всякой религіи, Гюйо выдвигаетъ минологическое объясиеніе природы, которое въ болъе высокой религіи откидывается, какъ въра въ чудеса-извъстный кругъ догматовъ, какъ абсолотныхъ истинъ-и культъ, какъ рядъ дъйствій сверхъестественнаго характера. Безъ этихъ трехъ элементовъ Гюйо не признаетъ религіи.

Наденіе религіи происходить не оть непосредственных вили вившнихъ причинь, но оттого, что отпадають внутреннія условія ся жизни. Это пронеходить медленно, по мірів развитія промышленности, науки, индивидуальной и самостоятельной этики. Изъ этихъ факторовь особенное значеніс Гюйо придасть независимому личному убіжденію; преимущественно, послідній факторь доставляеть одной религіи побіду надъ другой; въ конці концовь,

T

D

этотъ факторъ приведеть къ постепенному распаденію всякой догматической системы и вмѣстѣ съ тѣмъ, къ уничтоженію религіи. Этотъ разрушительный процессъ можетъ длиться очень долго; но иден дѣйствуютъ несокрушимо и незамѣтно;—они непрерывно подвигаются впередъ, хотя иногда—подобно усталымъ солдатамъ—и засынаютъ во время своего шествія.

Отсутствие въ будущемъ религи (l'absence finale de religion), безвъріе, однако, не одно и то же, что антирелигіозпость, т. е., полная противоположность религіи. Безвіріе, напротивъ, должно стать высшей степенью религін и цивилизацін, при чемъ послі уничтоженія догмы все лучшее въ религіозной жизни будеть развиваться въ интенсивности и широтв. Ввчпое въ религіи заключается именно въ стремленіи, благодаря которому она возникла, въ стремленіи проникнуть по ту сторону голыхъ фактовъ и найти высшую міровую связь. Человіческій духъ подобенъ ласточкі: ея длинныя крылья приспособлены не для летанья низко надъ землей, но къ высокому смълому полету въ свободномъ пространствъ; поэтому она ръшается подниматься высоко надъ землей, и это ей часто бываетъ не нодъ силу; однако, ввчное стремленіе къ идеалу всегда снова добываетъ себв воздуха для полета человъческого духа. Это стремление будеть проявляться еще сильные, если оно отдёлится отъ религіи. Только не будеть чувствоваться такой потребности въ опредвленномъ языкв для выраженія ввчныхъ загадокъ: онв буцуть говорить сами за себя. Последнія гипотезы всегда будуть носить этпечатокъ индивидуальнаго характера. Ни одна религія не въ состояніи зыразить всего, въ чемъ нуждается или что заключаетъ въ себв во всей воей исключительности отдъльная человъческая личность. Каждый долженъ создать себѣ своего особаго Бога или свою особую библію. Различныя 16.10 в в ческія уб'єжденія могуть съ такимъ же усп'єхомъ существовать другь юдль друга, какъ различныя растенія могуть расти на одной и той же ючвь. Именно этическіе элементы религіи сохраняются и сдълаются болье вободными. Уже теперь у лучшихъ людей религія имветь тенденцію литься съ любовыо.—Настроеніе противъ жизни и бытія не будетъ протымъ и постояннымъ; оно подвергнется измѣненіямъ и колебаніямъ. Вѣдь въчность продолжается уже цёлую вёчность но въ результатё создался олько такой міръ, какъ нашъ, со всіми его дисгармоніями и ненадежнымъ теченіемъ. Чемъ больше человекъ, съ помощью известнаго рода **гдеальной соціологін, будеть входить въ общее бытіе, тімь больше будеть** силиваться скорбь: втдь мысль является не только свттомъ, но и страаніемъ. Самъ Богъ, если бы онъ существоваль, должень быль бы исныывать величайшее страданіе, потому что ему, какъ безконечному сущетву, особенно горько было бы чувствовать свое безсиліе принести номощь. во общее настроение будеть носить отпечатокъ возвышеннаго, такъ что оре стремящейся личности явится только однимъ изъ элементовъ чувства сизни. Избытокъ силы вызоветь надежду, въру и наслаждение рискомъ. аже на встръчу смерти «этой величайшей послъ рожденія новинки наим интеллектуальной жизни», стремящійся пойдеть съ непоколебимой дупевной твердостью. Notre dernière douleur reste aussi notre dernière си-

Последняя фраза очень характерна для неутомимой работы мысли юйо, которая шла рука объ руку съ его глубокой серьезностью, грустымъ настроснісмъ и великой самоотверженностью. Про него говорили, го онъ плаваєть по безконечному морскому пространству безъ нам'вренія осить когда-либо якорь. Но разві можно бросить якорь гдів-либо разъ ввсегда? Что касается религіозной проблемы, въ ней онъ зашелъ такъ губоко, какъ мало кто другой, и онъ ясно увидівль необходимость возоса—можеть ли копцентрація жизни, которую обусловливали религіи въ

ихъ классическія времена, исчезнуть безъ замѣны чѣмъ-пибудь равноцѣннымъ. Онъ пытался утверждать здѣсь безпрерывность въ области духовныхъ цѣнностей, хотя онъ и думалъ, что понятіе религіи тогда только имѣло бы значеніе для этихъ цѣнностей, если бы онѣ выступали въ извѣстной опредъленной формѣ <sup>41</sup>.

Примъчание 41. Ср. въ этомъ отношении мою «Философію религіи», § 31. — Фуллье («Le mouvement idéaliste» S. XXII) называетъ «Безвъріе» Гюйо религіей будущаго, хотя самъ Гюйо не назваль бы его такъ. F. Buisson («L'éducation morale et l'éducation religieuse», въ сборникъ «Questions de Morale». Парижъ. 1900. р. 329) считаетъ, что «Безвъріе» Гюйо, болье всего заслуживаетъ названія религіи.—Конечно, названіе немного говоритъ.—Прекрасную характеристику Гюйо и обзоръ его идей далъ его отчимъ Фуллье въ сочиненіи «La morale, l'art et la religion d'après Guyau». Парижъ, 1889. Josiah Royce, американскій философъ религіи, точно такъ же далъ очень симпатичную характеристику Гюйо (въ одной изъ главъ своего сочиненія «Studies on Good and Evil». New York, 1898. р. 379 до 384).

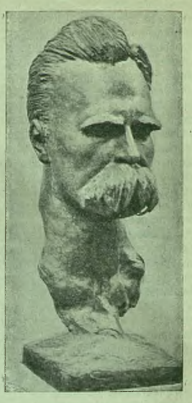
Во всякомъ случав, Гюйо такъ сильно подчеркиваетъ непрерывность развитія отъ религін къ безвврію, что лучшее въ религін (въ томъ числв также то, что было двйствительно тенденцісй при ея возникновеніи), должно бы сохраниться и въ безввріи.

## II. Фридрихъ Ницше.

### А. Характеристика и біографія.

Является спорнымъ вопросомъ, имъемъ-ли мы въ лицъ Инцие преимущественно поэта, или же мыслителя. Во всякомъ случав, можно утверждать, что его произведенія сохранили бы больше значенія и что сочетаніе въ немъ поэта и мыслителя достигло бы большей гармоніи, если бы онъ употреблянъ форму драмы или діалога, или форму, подобной той, которую псевдонимъ Киркегардъ избралъ дли изображенія своихъ идей. Въ его ум'в возбуждались, и при томъ почти съ одинаковой страстностью, различныя противорвчивыя мысли; получалось такое впечатленіе, какъ будто не только въ различныхъ его сочиненіяхъ, но часто даже въ одномъ и томъ же выступали различныя личности. Но свою главную мысль-или то, что я попытаюсь выставить какъ его главную мысль-онъ облекаль въ поэтическую форму, потому что только въ яркихъ образахъ онъ могъ высказать то, что лежало въ глубинъ его души. Эрвинъ Родъ, наиболъе замъчательный изъ всъхъ его друзей, считалъ его преимущественно поэтомъ и потому съ восторгомъ встрътилъ появление «Заратустры». «У меня давно уже такое чувство, что Ницше страдаеть, главнымъ образомъ, отъ полноты поэзіи, которая у него не хочетъ вылиться въ стихотворную форму и только вызываеть въ его душѣ лихорадочное и бользненное состояще». Очень опредъленно высказался самъ Ницше по поводу соотношенія въ немъ поэтическаго и философскаго элемента и ихъ значенія для него въ предисловін (отъ 1886 г.) къ новому изданію своего юношескаго произведенія «Происхождение трагедии». Здёсь Инции выставляеть своей постоянной задачей---взглядъ на науку съ точки зрѣнія некусства и на некусство съ точки эрвнія жизни. Сказанное имъ даеть мнв вмюсть съ темъ право охарактеризовать его направленіс, на ряду съ ученіемъ Гюйо, какъ переоценку ценностей. Такъ же, какъ и Гюйо, его сокровенной основной мыслыю является признаніе силы и полноты жизни; поэтому Ниціне съ большимъ интересомъ читалъ многія произведенія Гюйо. Ему удалось открыть новую положительную цённость жизни на основѣ культурноисторическаго изслѣдованія. Въ сравненіи съ этимъ, наиболѣе бросающееся въ глаза въ широкихъ кругахъ ученіе о морали господъ и рабовъ, соціальный дуализмъ и презрѣніе къ толиѣ («стаду»), является подчиненнымъ и выведеннымъ, и вдобавокъ, какъ я постараюсь доказать, неправильно выведеннымъ. Въ этомъ пунктѣ, въ отношеніи главной его основной мысли къ его спеціаль-

нымъ взглядамъ и антипатіямъ, находится самое большое его противоръчіе. II какъ разъ наиболье читаются тъ изъ его сочиненій, въ которыхъ выступаютъ сужденія, отклоняющіяся (и притомъ неправильно) отъ его основной мысли. Его литературное значение покоится на этой сторонъ его писательской дъятельности. Не желая возобновлять здёсь спора, который я нъсколько льть тому назадъ велъ съ Георгомъ Брандесомъ относительно Ницше, я, однако, не могу не замътить, что вступление Ницше въ датскую литературу съ преобладаніемъ этой стороны вовсе не было счастливымъ для него. Въ его сочиненіяхъ обратили внимание не на самое основное, а на то, что больше бросалось въ глаза. Теперь, когда особенно послъ изданія столькихъ посмертныхъ сочиненій и набросковъ Ницше — является возможность окинуть взоромъ его творчество, выясняется курьсзная вещь-единственное, въ чемъ мы соглашались съ моимъ тогдашнимъ противникомъ, оказалось какъ разъ пунктомъ, въ которомъ мы оба были неправы. Оба мы были согласны, что Ницие является прогивникомъ утилитарной морали, но теперь



ф Нишпа

выяснилось, что въ дъйствительности онъ былъ утилитарнымъ моралистомъ, въ высшемъ смыслъ этого слова. Это слъдуетъ выдвинуть здъсь, гдъ мы зовстмъ не намърены заниматься тъмъ, что въ литературномъ отношении можетъ быть и больше всего составило эпоху; напротивъ, мы должны разсмотръть здъсь то, что является ръшающимъ въ философскомъ "отно-

пеніи-основныя идеи, ихъ обоснованіе и ихъ борьбу.

Значеніс, которое им'єсть у Ницше литературный и поэтическій элементь, создало гораздо больше затрудненій для представленія и характешстики его, чёмъ это можно сказать отпосительно другихъ философовъ. Ітобы дать бол'є или мен'є правильное представленіе о немъ, мое изораженіе должно быть гораздо полн'є, чёмъ въ томъ случай, если бы мн'є нужно было разобраться въ его мысляхъ. Между тёмъ глубокій пепхолочческій интересъ должно представить изученіе отношеній между мыслью, іскусствомъ и жизнью у генія, стремленіемъ котораго было направить нысль и поэзію къ углубленію и возвышенію жизни. Выгодное психолочческое положеніе соединяется зд'єсь съ глубокимъ философскимъ знаненіемъ.

Фридрихъ Ницше родился 15 октября 1844 г. въ прусской Сак-

соніи, въ старинной насторской семьв. Онъ самъ предпочель-бы быть болъе знатнаго происхожденія и считаль, что его прадъдь быль польскимъ дворяниномъ. Пъкоторые изъ его критиковъ считаютъ, напротивъ, что ходъ его мысли обнаруживаетъ въ немъ именно насторскаго сына. Очень молодымъ еще онъ вышелъ изъ-подъ церковнаго вліянія, такъ какъ и въ школь, и въ университеть ревностно принялся за изучение классическихъ наукъ. Знакомство по первоисточникамъ съ греческой духовной жизнью и воодушевленіе ею оказало різшающее вліяніе на помыслы и стремленія всей его жизни. Но вмъсть съ тьмъ, глубоко захватывающій интересъ пріобрівло и изученіе Шопенгауэра, которымъ онъ занимался одновременно съ филологическими науками. Изъ другихъ философовъ на него оказали вліяніе Дюрингъ и Альбертъ Ланге; но Шопенгауэръ сделался его настоящимъ «воспитателемъ». Относительно изученія Шопенгауэра онъ пишеть (1869 г.) своему другу Павлу Дейссену: «Философія, которую мы воспринимаемъ изъ чистаго стремленія къ познанію, никогда не будетъ для насъ своей, потому что она никогда и не была нашей собственной. Настоящая философія каждаго отдёльнаго человёка это аужилуться (воспоминаніе)». Стремленіе къ познацію всегда обнаруживается у Ницше въ неразрывной связи со стремленіемъ къ искусству и жизни. Въ этомъ его сильная, но въ то же время и его слабая сторона, какъ мыслителя, потому что, благодаря его импульсивной и дисгармонической натурь, слишкомъ часто его мысли диктовались минутнымъ настроеніемъ или реакціей противъ тенденціи вившняго міра.

Вторымъ великимъ воспитателемъ Ницше сдёлался Рихардъ Вагнеръ. Еще въ ученические годы Ницше познакомился лично съ великимъ композиторомъ, а, сдёлавшись въ 1869 г. профессоромъ филология въ Базелѣ, опъ дружески сошелся съ Вагнеромъ и его женой, которые въ этомъ году

жили недалеко отъ Люцерна.

Еще 3-го воспитателя получиль Инцие-бользнь, которая въ течение многихъ лътъ истощала его силы и окончилась неизлъчимой душевной бользнью. Должно быть, онъ получиль ее въ то время, когда, въ качествь санитара, принималь участіє въ франко-прусской войнъ. Причиной ся было зараженіе, и потому Мебіусь («О патологическомъ у Пицие») утверждаетъ, что мозговую болъзнь, отъ которой Ницию такъ страдалъ, нельзя ставить въ связь съ его первоначальной индивидуальностью, хотя бользнь и оказала извыстное вліяніе на послыдующее его развитіе и хотя надо принять во вниманіе, что у него было насл'ядственное предрасноложеніе къ этой оользни. По мньшію Мебіуса, Ницще еще ухудинлъ свое состояніе неправильнымъ докторскимъ ліченіемъ и чрезмірнымъ употребленіемъ хлорала. Если Мебіусъ вм'єсть съ тымъ и думаеть, что можно указать въ сочиненіяхъ Ницше определенное мъсто, где болезиь начала обнаруживать свое вліяніе, то я считаю это совершенно необоснованнымъ; но объ этомъ дальше. Послъ долгой борьбы бользнь сдълала невозможнымъ для Ницше продолжение университетской двятельности, къ тому же и область филологіи сдёлалась для него слишкомъ узкой, такъ какъ великія проблемы не оставляли его въ поков и возбуждали его мысль и воображеніе. Въ 1879 г. онъ вышель въ отставку и следующіе годы жилъ обыкновенно летомъ въ Энгадине, а зимой въ Ривьере. Среди дивной горной природы Энгадина, съ его чистымъ воздухомъ и богатствомъ свъта, вдали отъ обычныхъ стремленій человъка долины-здъсь наверху «in den Weiten», по его словамъ, родились нъкоторыя изъ самыхъ замъчательныхъ его идей.

Характерно для Инцше то, что всё три его воспитателя действовали на него преимущественно посредствомъ реакціи, которую они вызывали, или

съ помощью контраста, который они обусловливали. Болезнь закалила его волю, и мужественное перенесение страданий сдълалось главной его добродътелью. Непосредственно познакомился опъ съ жизненными страданіями, но съ другой стороны позналъ также быощую черезъ край жизненную энергію, которая поддерживала его при всякихъ обстоятельствахъ. Изъподъ опеки бользии онъ никогда уже болье не выходиль, но съ двумя другими учителями онъ могъ разстаться, по крайней мъръ видимо. Съ живымъ воспитателемъ, съ Рихардомъ Вагнеромъ, разрывъ былъ очень мучительнымъ. Пессимизмъ Шопенгауэра, на извъстной степени его развитія, дібетвоваль на Инцше отталкивающимь образомь; отъ Вагнера его отдаляль, какъ нессимизмъ последняго, такъ и его склонность къ средневыковому христіанству, которую Ницще находить у великаго музыканта 42, человическія слабости котораго, мало по малу, открываются его проницательному взору. Предъ «Зигфридомъ» онъ преклонялся и любилъ его; даже Вотанъ-Богъ-нессимисть-возбудилъ его мысль; «Парсифаля» онъ ненавидълъ. Спачала вагнеровское искусство поражало его, какъ современное проявление культа «Діониса»; поздиве онъ разсматриваль его, какъ олицетворение унадка.

При изученіи біографіи Ницше <sup>42</sup>, естественно, ищуть фактовь, которые могли привести его въ соприкосновеніе съ народомъ, толной, со «стадомъ», какъ онъ выражался впослѣдствіи. Даже можно было бы ожидать, что ему особенно часто представлялся случай видѣть людей въ массѣ. Но, на самомъ дѣлѣ, такихъ случаевъ встрѣчается только два, и они возбудили въ немъ отвращеніе. Въ первомъ фигурировали пьяные нѣмецкіе студенты, во второмъ—толиа байретскаго театра, которая совершенно не соотвѣтствовала его ожиданіямъ встрѣтить идеальныхъ слушателей при возрожденіи великаго искусства. — И наоборотъ, Ницше никогда не представилось случая пожить среди народа и позпакомитсй съ его стремленіями, съ его способностью къ развитію и организаціи; соціальному дви-

женію XIX в. онъ оставался совершенно чуждымъ.

Въ течение его болѣзни различаютъ нѣсколько періодовъ. Около 1879 г. она усилилась, затѣмъ въ теченіе слѣдующихъ лѣтъ замѣтно было иѣкоторое улучшеніе, а потомъ снова послѣдовало ухудшеніе въ 1888 г. Онъ послалъ многимъ изъ своихъ знакомыхъ письма, подъ которыми подписался гдѣ «Діонисомъ», гдѣ «Спасителемъ». Въ Туринѣ съ нимъ на улицѣ сдѣлался разъ обморокъ. Другъ привезъ его въ Базель, откуда его потомъ увезли на родину. Иослѣдніе годы онъ прожилъ, въ состояніи полнаго тупоумія, въ Веймарѣ, окруженный нѣжными заботами своихъ домашнихъ. Онъ умеръ 25 августа 1900 г.—Такъ какъ вскрытія не производили, то нельзя было съ полной увѣренностью установить характеръ и мѣсто болѣзни. Сестра Ницше считаетъ главной причиной его послѣдняго заболѣванія чрезмѣрное употребленіе имъ опіума.

Нициие быль человъкомъ противоръчій. Самымъ преобладающимъ изъ нихъ, которое наложило отпечатокъ на всю его дъятельность и имъло роковое значеніе для его жизни, было противоръчіе между высокимъ воодушевленіемъ и глубокимъ отвращеніемъ. При нормальныхъ условіяхъ оба эти противоръчія являются двумя различными сторонами одного и того-же основного настроенія; у Ницие же они выступаютъ, какъ враждебныя силы, которыя оспариваютъ другъ у друга господство надъ его чувствомъ и волей. Въ этой борьбъ онъ и погибъ. Преклоненіе передъ великимъ и высокимъ, страстное стремленіе къ этому, желаніе для этого работать, составляли внутреннюю сущность его дуни, но антипатія ко всему низкому и слабому и отвращеніе къ нимъ одерживали въ немъ верхъ, гипнотизировали его, и въ результатъ получалось, что дъло, за ко-

торое онъ стремился бороться, отступало передъ тъмъ, что онъ хотълъ преодольть. «Реактивныя» (reaktive) настроенія, —которыя самъ же онъ презиралъ въ другихъ, -- постепенно снова дълались у него господствующими. Онъ самъ чувствуетъ, какая опасность угрожаетъ здёсь его духовной жизни. Въ 1874 г. онъ пишетъ г-жъ Мейзенбугъ: «какъ хорошо я буду себя чувствовать, когда мив удастся вырвать изъ души все, что есть во мит отрицательнаго и возмутительнаго, и я надыось лътъ черезъ пять приблизиться къ этой прекрасной цели». Этой падежде не суждено было осуществиться, даже тогда, когда онъ принялся за позитивное изложение своихъ идей. Еще за годъ до катастрофы онъ долженъ быль прервать связную работу, чтобы дать свободу своимъ антипатіямъ, хотя онъ и до того времени довольно часто даваль волю своимъ чувствамъ. Преобладающее значеніе, какое получають въ его творчествъ антипатіи, стопть въ противоръчіи не только съ его вдохновеніемъ, но и съ той любовью и сердечностью, которыя онъ проявляль въ сношеніяхъ съ близкими. Онъ самъ это чувствоваль. Въ одномъ изъ писемъ къ г-жъ Мейзенбугъ (1875 г.) онъ говорить: «Этой осенью я рышиль начинать каждое утро вопросомъ: нътъ-ли кого-нибудь, кому бы ты могъ сегодня принести какую нибудь пользу?

Спустя нъсколько лътъ (1883 г.) опъ пишетъ Эрвину Роде, что онъ хорошо знаетъ, насколько представленіе, которое дають о немъ въ настоящее время его сочиненія, не соотвътствуетъ тому, которое носитъ въ своемъ сердцѣ его другъ (въ то время опъ велъ въ своихъ сочиненіяхъ страстную полемику). У него, дѣйствительно, есть «другая натура» (въ отличіе отъ той, которая обнаруживалась въ то время въ его сочиненіяхъ),

съ одной «первой» натурой онъ уже давно бы погибъ.

Не только любви и воодушевленію противорвчило сильное преобладаніе въ немъ антипатій, но также и онтимизму, съ которымъ Ницше такъ страстно боролся въ позднъйшіе годы. Съ всевозрастающей силой и въ чрезвычайныхъ по силъ выраженіяхъ требовалъ Ницше оправданія жизни, признанія цѣнности послѣдней. Но какъ можно этого требовать, если міръ вызываетъ такое отвращеніе и такъ полонъ бѣдствій, что Ницше

никогда не переставаль утверждать.

Его противоръчивыя настроенія не могли найти себъ примиренія ни въ формъ великаго юмора, ни въ глубокой тоскъ. Про Шекспира говорять, что его юморъ является выраженіемъ его въры въ жизнь. Къ такому выраженію своей въры Ницие не быль способень, можеть быть, это происходить оттого, что онъ не быль окончательно ни поэтомъ, ни мыслителемъ, и что и здъсь также въ немъ боролись двъ натуры. Его современникъ Гюйо, во многихъ отношеніяхъ также и его товарищъ по мысли, нашелъ гармоническое примирение въ тоскъ и въчномъ стремлении мысли. Но и эти формы были недоступны для Ницше. Онъ не могъ достигнуть гармоническаго сочетанія красокъ, которое собрало бы воедино всв различные топа. Колебанія между діонисовскимъ упосніємъ и разъвдающей дисгармоніей все болье и болье приближали его къ гибели. Здысь мы вправъ искать вліянія на него бользии. Онъ честно боролся съ ней, потому что онъ былъ мужественнымъ человъкомъ, человъкомъ воли. Онъ глубоко чувствоваль «силу внутреннихъ колебаній», но, когда критики называли его эксцентричнымъ, онъ говорилъ съ гордостью: «этимъ господамъ, которые не имѣютъ никакого понятія о моей сущности, о великой страстности, на служов у которой я живу, — очень трудно будеть составить обо мнв взглядь по той области, гдв я до сихъ поръ быль внв своей сущности, гдв я двиствительно быль «эксцентричнымъ». Свое мужество онъ проявилъ и въработъ, и въ страданіяхъ, и въ пренебреженіи и уединеніи:

«Никакая боль не могла и не можеть заставить меня дать ложное ноказаніе относительно жизпи, какъ я ее понимаю». (Изъ одного письма 1880 г.). «Все мое существованіе — ужасная ноша; я уже давно бы ее сбросиль, если бы не производиль—и именно въ этомъ состояніи страданій и почти абсолютнаго отрицанія—интересныхъ пробъ и экспериментовъ въ духовно правственной области. Это наслажденіе жаждой познанія уносцть меня на высоты, гдѣ я возсѣдаю надъ всякаго рода муками и отчаяніемъ.

Въ общемъ, я счастливъе, чъмъ когда-либо въ моей жизни (изъ письма 1880 г.). И поздиъе онъ писалъ какъ-то: Пужно обратить вииманіе на то, что какъ разъ въ годы наибольшаго нониженія моихъ жиз-

неныхъ силъ я пересталь быть цессимистомъ».

Одного онъ боялся: состраданія. Этоть страхъ явился у него въ періодъ его нессимистическаго настроенія и нодъ вліяніемъ Шоненгауеровскаго «воснитанія». Эта боязнь, стоявшая въ такомъ странномъ противоръчіи съ его мужествомъ, находить отчасти себт объясненіе въ его собственной сдержанности, но, кромъ того, стоитъ въ связи съ его мягкимъ характеромъ, для котораго состраданіе могло сдълаться невыносимымъ.

Подъ состраданіемъ онъ понимаетъ прежде всего форму нассивнаго, септиментальнаго сочувствія. Въ концѣ концовъ состраданіе является въ его глазахъ послѣднимъ большимъ грѣхомъ, который могъ бы еще остаться нослѣ того, какъ уже сдѣлались невозможными другіе грѣхи. И здѣсь обнаруживается особаго рода гиппотическое дѣйствіе, которое оказывали на Пицие его антипатіи. И всюду въ Европѣ онъ ощущалъ ту же болѣзнен-

ную атмосферу.

Форма произведеній Инціне обусловливается его темпераментомъ и бользнью. Онъ чувствуеть потребность въ концентраціи, и въ его произведеніяхъ есть извъстныя положительныя основныя мысли, которыя онъ стремится окончательно обработать. Но онъ не въ силахъ быль подавлять исключительныя настроенія момента передъ требованіями основной мысли и основного настроенія. Онъ не обладаєть уміньемь ставить границы. что отличаеть мастера. Отсюда несогласіе между его сужденіями; воодушевленіе однимъ взглядомъ не всегда совнадаеть съ другимъ. Любимой его формой изложенія сдізлался афоризмъ. Каждый отдівльный афоризмъ стремится довести извъстную точку зрънія до полнаго, часто очень крайияго выраженія, чтобы затёмъ дать мёсто другому, прямо противоноложному афоризму. Собственная работа мысли не находить себъ выхода. Справедливо считаютъ форму афоризма опасной для Инции. Онъ избралъ ее, частью изъ подражанія старымъ французскимъ писателямъ, а именно Ларошфуко, который пользовался глубокимъ поклоненіемъ съ его стороны. частью вследствіе своей болезни, которам делала для него невозможной связную работу. Онъ твориль во время прогулокъ и записываль свои мысли въ отрывочной формъ; и другіе уже должны были составлять все написанное имъ. «Я нацаранываю что-то на ходу, на листкъ бумаги, я ничего не пишу за письменнымъ столомъ; друзья ужъ разбираютъ мои каракули» (письмо къ Эйзеру 1880 г.). Главнымъ образомъ, Ницше обязанъ своей популярностью именно этой форм'в, благодаря которой такъ легко завести поверхностное знакомство съ его сочиненіями. Онъ даже говорить въ одномъ изъ своихъ произведсній, изданномъ въ этой формѣ; «такая кинжка, какъ эта, предназначается не для того, чтобы ее прочитывать отъ доски до доски или читать вслухъ, но чтобы ее можно было раскрыть на любомъ мъсть во время прогулки или путешествія». («Утренняя заря», афор. 454).

Не легко, какъ онъ самъ сказаль, найти его собственную сущность

Проф. Геффдингъ. Очерки новъйшей философия.

но свойственная ему форма изложенія сдівлала это еще болбе труднымъ, чёмъ есть въ дійствительности.

#### В. Сочиненія Ницше.

Всявдствие дисгармоническаго и порывистаго темперамента Инцше. невозможно расположить его сочинения въ чисто хронологическомъ порядкв, но приходится двлить ихъ на группы, которыя можно охарактеризовать съ точки зрвийя различныхъ отношений между господствующими у него основными мыслями.

1. Первая группа. Ставится проблема и указывается определенное рвшеніе. Характерно для этой группы культурно-историческое основаніс при постановки проблемы, которое Ницше выносить изъ изучения филологін. Опъ оппрается на соціологію, тогда какъ Гюйо находить главную опору въ біологіи. «Происхожденіе трагедіи» (1872) является не только первымъ по времени значительнымъ произведениемъ Ницие, по можетъ быть также-съ точки зрвнія истипной постановки проблемы-и наиболье значительнымъ изъ встхъ его произведеній. Уже здісь проявляется его главная мысль о нереоценкъ жизни. Въ одномъ изъ своихъ последнихъ сочиненій («Сумерки боговъ»), онъ самъ говорить: «Происхожденіе трагедін» было моей первой переоцінкой всіхъ цінностей. Трагикопатетическое понимание жизни-символизированное Діонисомъ и Аполлономъ-противопоставляется интеллектуальному оптимизму Сократа. Отношенія между наукой, некусствомъ и жизнью одицетворены въ этихъ трехъ личностяхъ, и Діонисъ занимаетъ между ними первое мъсто, хотя аполлоновскому созидательному и ограничивающему элементу и отводится здёсь больше мъста, чъмъ въ позднъйшихъ произведенияхъ.

Выработанную, такимъ образомъ, точку зрвиія въ своихъ «Несвоевременныхъ размышленіяхъ» (Unzeitsgemässe Betrachtungen) (1873—1876) онъ примъняетъ къ тогдашней иъмецкой духовной культуръ. Изъ четырехъ отдъльныхъ статей, составляющихъ это сочиненіе, первая содержитъ въ себъ ръзкую критику ИІтрауса, вторая—полемику противъ слишкомъ высокой оцънки снособа историческаго изслъдованія, наконець третья и четвертая превозносятъ ИІоненгауэра и Вагнера, какъ великихъ воспитателей. Порывистыя, трагически настроенныя личности выступаютъ здъсъкакъ противоположность, довольному своими критическими выводами изслъдователю и чисто объективному изученію прошлаго. Поздиѣе Ницшеръщилъ, что онъ вложилъ въ Шопенгауэра и Вагнера свое собственное полное надеждъ настроеніе, тогда какъ въ дъйствительности они были декадентами, и въ дальнъйнихъ его произведеніяхъ развънчиванье его прежнихъ кумировъ не имъстъ предъловъ. Онъ сжигаетъ то, чему ноклонялся,

все вновь раздуван илами костра.

Въ этой первой группъ, — кромъ иден взаимодъйствія между наукой. искусствомъ и жизнью, — выступають еще и другія основныя мысли Ницше: радикальный аристократизмъ, который видить цъль исторіи въ созданіи великихъ людей, и стоящій въ связи съ нимъ соціальный дуадизмъ между

господами и рабами.

2. Вторая группа. Здёсь сильнёе выступають противорёчія въ ходё мысли Пицие, и вмёстё съ тёмъ также его противорёчіе съ другими точками зрёнія. Особенное значеніе получиль здёсь разрывъ съ Шопентауэромъ и Вагнеромъ. Ницие говорить позднёе о лёченіи отъ романтики, которое онъ предприняль, такъ какъ въ сильнёйшей степсни былъ зараженъ этой болёзнею. Надо защищать, по его мнёнію, свою жизнь отъ выводовъ, которые обыкновенно дёлають подъ вліяніемъ болёзни, заблужденій и одиночества. Опъ подразумёваеть здёсь навёрно то же самое.

что и въ одномъ письмѣ отъ 1883 г., гдѣ опъ говоритъ о долгомъ и трудномъ духовномъ лѣченіи, которое опъ велъ около шести лѣтъ. Упомянутое лѣченіе состояло въ реальныхъ занятіяхъ. Опъ познакомился съ естественными науками, съ древней французской и новой англійской философіей. Вслѣдствіе этого въ кругъ его мыслей входитъ новый элементъ, который не легко соединить съ уже существующими элементами, и это дастъ поводъ къ новой полемикъ и къ новой реакціи. Въ это время онъ началъ употреблять форму афоризма и не могъ уже потомъ освободиться отъ нея. Господство послѣдияго, естественно, должно было сдѣлаться тѣмъ сильнѣе, чѣмъ больше появлялось у пего различныхъ направленій, симнатій и антипатій, которыя требовали для себя выраженія.

Лъченіе, которое опъ предприняль, вовсе не было только кратковременнымъ. Все сильнъе захватывала его этическая проблема, какъ спеціальная форма, выставленной въ первыхъ его сочиненіяхъ общей культурной проблемы. У него пробудилось глубокое сомнъніе въ признававшихся до тъхъ поръ въ жизни и мысли моральныхъ предпосылкахъ («цънностяхъ»). «Я началъ подрывать довъріе къ нашей морали». (Предисло-

віе 1886 г. къ «Утренней зарв»).

Къ этому періоду относятся следующія сочиненія: «Человеческое, слишкомь человеческое» (1878—80), «Утренняя заря» (1881), «Веселая

наука» (1882).

Въ концъ «Веселой науки» въ нервый разъ встръчается мысль, которая поздиве сыграла большую роль для Инцше, мысль что бытіе развивается ритмически, такимъ образомъ, что все разъ бывщее черезъ извъстный неріодъ времени возвращается въ томъ же порядкі во всіхъ подробпостяхъ. Въ связи съ этимъ выступаеть образъ Заратустры, какъ великаго пророка утвержденія жизни; онъ спускается къ людямъ, чтобы объявить имъ, что жизнь такъ прекрасна, что можно и должно хотъть ея повторенія. («Веселая наука». Афор. 341—342). Вскор'в посл'в этого Инцине обработаль нервую часть своего «Заратустры». Онъ иншеть своему другу (понь 1883 г.); весь остатокъ своей жизни (небольной, какъ я думаю), я должень цёликомъ посвятить выражению того, ради чего я вообще выносиль жизнь. Время молчанія прошло: мой «Заратустра», котораго я пришлю тебь въ ближайшемъ времени, можетъ доказать тебь, какого высокаго полета достигла моя воля. Пусть тебя не введеть въ обманъ легендарный характеръ этой книжечки: за простыми и необыкновенными словами скрывается моя глубочайная серьезность и вся моя философія». И не понимаю, почему Мебіусъ, на основаніи того м'іста изъ «Веселой науки», предполагаеть, что духовная бользнь Ницше начала охватывать и его воображеніе, гогда какъ раньше она захватила его только области чувства. Образъ Заратустры занималъ Ницие съ юношескихъ лътъ, и сверхъ того опъ уже подготовилъ его въ «Происхождении трагедін» въ лиць Діониса. Мысль о повторенін всего явилась у Ницше, благодаря изученію греческих в писателей, такъ какъ та же идея встрічается у Инфагора и у стоиковъ: теперь она совершенно естественно является у него, какъ пробный камень того, насколько велика потребность въ утвержленін жизни.

Идея можеть ноказаться слишкомъ рѣзкой; но, именно въ этотъ моменть его дѣятельности, она у Иицие психологически поиятна. Онъ самъ говорить въ одной автобіогафической замѣткѣ: «Осповное положеніе «Заратустры», идея вѣчнаго повторенія, эта высшая формула увѣренности, которая вообще можеть быть достигнута, относится къ августу 1881 года. Она набросана на листѣ съ подписью: 6000 футовъ по ту сторону человѣка и времени! И въ тѣ дни проходить лѣсами, по берегу озера у Силь-

ваплана; я остановился у исполинского, пирамидального валуна близъ

Сурлей. Тутъ пришла мив эта идея».

Книгу «Заратустра» я не причисляю къ этой групив. Разработка ем все время прерывалась потребностью Ницше дать въ новыхъ афоризмахъ просторъ своему полемическому настроенію и своей антинатіи. Ему не удалось высказать до конпа «свою строгую серьезность и всю свою философію». Его трудъ «По ту сторону добра и зла» (1886 г.) долженъ былъ, по мысли автора, стать комментаріемъ къ «Заратустрт» (который не былъ, еще окончень—и такъ и остался не оконченымъ).

Но это такой комментарій, который предполагаєть пониманіе комментируемой книги— не оконченной. Въ одномъ нисьмі, въ октябріз 1886 года, Ницше пишеть: «Освоился ли ты съ моимъ «По ту сторону»? Это родъ комментарія къ «Заратустрі». По какъ надо меня понять, на сколько оно комментарій!» Нельзя не спросить, сколько изъ числа лицъ, начавшихъ, какъ добрые ницшеанцы, спокойно жить «Но ту сторону добра и зла», дійствительно выполнили это поставленное ихъ учителемъ требованіе. Но заданная имъ задача и не изъ легкихъ. И это новый видъ трагедін въ жизни и мышленіи Ницше, что онъ писалъ комментаріи къ сочиненіямъ, имъ не оконченымъ, комментаріи, которые нуждались въсамихъ этихъ сочиненіяхъ—какъ комментаріяхъ.—«Генеалогія морали» (1887 г.) должна была въ свою очередь быть дополненіемъ къ «По ту сторону». Это попытка исторически обосновать соціальный дуализмъ, такъ сильно выступающій наружу въ афористическихъ сочиненіяхъ Ницше.

И въ томъ, и въ другомъ изъ этихъ сочиненій, ясно выступаютъ теоріи о возстаніи рабовъ въ морали и о необходимости абсолютнаго повосозданія цѣнностей, хотя самъ Ницие относитъ возникновеніе ихъ ко времени своего сочиненія «Человѣческое—слишкомъ человѣческое» и своего пребыванія въ южной Италіи въ 1876 году. Это и есть тѣ иден Ницие, которыми онъ болѣе всего возбудилъ вииманіе широкихъ круговъ. Здѣсь сильнѣс всего выступаетъ, присущее Ницие, стремленіе чувствовать себи далеко отъ толны, въ «нафосѣ дистанціи», здѣсь же въ самой рѣзкой формѣ выражена его кастовая мораль. Слѣдуетъ, однако, замѣтить, что оба сочиненія составляютъ только часть задуманнаго еще съ 1881 года большого труда, а потому на нихъ и нельзя смотрѣть, какъ на послѣднее слово Ницше. Выраженное въ нихъ настроеніе, наконецъ, находится върѣшительномъ противорѣчіи съ его основными стремленіями, въ противорѣчіи, которое онъ самъ иногда чувствовалъ.

Елизавета Ферстеръ-Ницше раскрываеть, въ предисловін къ 15 тому сочиненій своего брата, литературную связь его творчества въ періодъ времени съ 1881 по 1888 годъ, въ особенности отношеніе, въ которомъ различныя его сочиненія находятся къ главному его труду и къ ого за-

ключительному выводу.

Отсюда мы узнаемъ, что цёлый рядъ рёзкихъ полемическихъ статей, написанныхъ Ницше въ послёдній годъ передъ окончательною развязкой болёзни (1888 г.), являются въ свою очередь, такъ же, выдержками изъглавнаго труда. Сюда относятся: «Дёло Вагнера», «Сумерки боговъ», «Нипше противъ Вагнера» и «Антихристъ».

3. Третья группа. Ницше было трудно выразить въ полной мъръ свои антипатіи и свои полемическія настроенія. Собираясь закончить свой главный трудъ, онъ вдругъ прерываетъ работу, чтобы высказать съ ли-

хорадочной посившностью свои протесты.

Тъмъ не менъе человъкъ, замышлявшій переоцъпить даже вел цънности, долженъ былъ думать о томъ, чтобы уяснить себъ самому и друнимъ, на какихъ основаніяхъ и по какому мърилу должна осуществиться

эта переоцінка. Ницше, діпствительно, донскивался этихъ основаній, хотя ему и не удалось достичь полномбриаго ихъ выясненія. Въ то же время для него не было ясно, что провозглашенные имъ радикальный аристократизмъ и соціальный дуализмъ, которымъ онъ былъ обязанъ своимъ крупнымъ литературнымъ успъхомъ, находятся въ неразрышимомъ противоръчіи съ основной его мыслыю, съ основнымъ положениемъ: силой, здравиемъ и и счастьемъ жизни. Въ двухъ сочиненіяхъ, оставшихся неоконченными, онъ работаль надъ проведениемъ этой основной мысли, какъ конечнаго мърила цвиности. Одно изъ шихъ «Такъ говорилъ Заратустра. Книга для всъхъ и ни для кого», четыре части которой вышли въ 1883—1886 г.г. Въ связи съ этими четырьмя частями находится очень значительный по объему набросокъ заключительной части, напечатанный въ 12-томъ томъ его сочиненій. Другое сочиненіе, долженствовавшее въ болье философской формь представить то, что въ «Заратустръ» дано въ поэтической-это «Воля къ мощи» («Der Wille zur Macht». Опытъ переодънки всъхъ дънностей)»; оно имфется только въ отрывкахъ, появившихся теперь въ 15-томъ томъ сочиненій. Конець сго должень быль быть, видимо, такой же, какъ и въ «Заратустрв»: последнюю книгу Ницше предположиль озаглавить: «Діонись». «Философія въчнаго возрожденія».

Но Инише такъ исчерпалъ себя въ антипатіяхъ, что ему уже не хватило силъ возсоздать въ образахъ и мысляхъ свой положительный идеалъ. Опъ уже такъ отвыкъ отъ всякаго связнаго мышленія и питалъкъ нему, какъ и ко всякой опредъленной формъ, такое недовъріе, что, въконцъ концовъ, ни Аполлопъ, ни Сократъ не могли уже выразить того, что мыслилъ Діонисъ. Послъ этого Діонисъ самъ растерзалъ себя въ

экстазъ.

### С. Культурно-историческое начало.

Инцие стремился къ новому возрожденію, и, подобно возрожденію въ Италіи, онъ начинаеть съ восхваленія древнихъ грековъ. На этомъ сошлись его филологическіе и философскіе интересы. Занявъ, совсѣмъ еще молодымъ человѣкомъ, кафедру филологіи въ Базелѣ, опъ боялся углубиться въ спеціальности своего предмета, чтобы не сдѣлаться филистеромъ и «стаднымъ человѣкомъ». Онъ думалъ оживить молодою кровью свою науку, нользуясь ею для освѣщенія великихъ проблемъ жизни. Въ этомъ онытѣ опъ думалъ Шопенгауера и Рихарда Вагнера сдѣлать своими наставниками.

Въ «Рожденіи трагедіи» онъ выставляеть, какъ важнѣйшій моменть исторіи греческой культуры, тъсное сліяніе вакхическаго восторга съ апол-

лоновской гармоніей.

Вакхическій экстазъ, выраженіе чрезмѣрной полноты жизни, подъ дельфійскимъ вліяніемъ, дававнимъ ему образный и художественный отнечатокъ, принималъ ясныя, опредѣленныя формы. Трагедія произошла изъ посвященныхъ Діонису хоровъ; первоначальное содержаніе хоровыхъ пѣсенъ изображало видѣнія хора, которому являлись, въ величавыхъ образахъ, преслѣдованіе, растерзаніе и возрожденіе божества. Такъ, трагедія родилась отъ духа музыки, являясь истолкованіемъ великихъ судебъ жизни. Господствовавшее въ то время воззрѣніе на сущность греческой жизни, которымъ мы обязаны особенно Винкельману, Гете и Піпллеру, проглядѣло титаническую основу античной гармоніи: Діонисъ предшествуетъ Аполлону! Изображеніе, слово, мысль являются на второмъ планѣ, являются производными въ сравненіи съ великимъ стремленіемъ жизни.

Древне-греческая трагедія была разрушена сократизмомъ, внушавшимъ, что все зависить отъ знанія, отъ пониманія. Подъ вліяніемъ этого ученія Еври-

пидъ, первый сталъ инсать трезвыя трагедін; постепенно трагедія должна была уступить мъсто сухой, мъщанской комедін, и Платонъ уже пронизировалъ надъ творческимъ воодушевленіемъ, которое само не знаеть, что творить. Туть выступаеть новый человьческій типь: человькъ теоріи, изследователь, для котораго, въ конечномъ счете, исканіе, едва ли не важиве нахожденія. Начиная съ этого времени споръ между трагическимъ и теоретическимъ міропониманіемъ не прекращается, и разр'єшеніе наступаетъ лишь съ появленіемъ гетевскаго «Фауста», Кантовской критики разума. міровозэрвнія Шопенгауера и музыки Вагнера. Выше всёхъ этихъ освобождающихъ силъ стоитъ музыкальное искусство Вагнера: находясь подъ дъйствіемъ этой музыки, мы слышимъ пульсь бытія; въ ней бьется діонисовскій, вакхическій, неугомонный порывъ, составляющій сокровенную силу и основу всего сущаго. Важно уже то, что музыка вызываеть необходимость въ образныхъ представленіяхъ; но порывъ, стремленіе идеть дальше. за предълы всякихъ представленій. Искусство есть не только подражаніе природы, оно ее дополняеть и побъждаеть.

Ницше широко трактуетъ исторію культуры, и ділаетъ это не только въ своихъ отзывахъ о культури древнихъ грековъ, но и ноздиве, говоря въ своихъ сочиненіяхъ о христіанстві, о реформаціи и революціи. Онъ олицетвориль въ Діонисъ, Аполлонъ, Сократъ три тенденціи, которыя непрерывно борются въ жизни человъчества. Со строго исторической точки зрънія, Ницше не въ правъ считать сократизмъ главной причиной упадка греческой культуры. Эту причину надо искать въ томъ, что жизнь древней Греціи была вовлечена въ водовороть великихъ міровыхъ событій и что она, благодари своему, если угодно, аполлоновскому строю, разбившему Грецію на мелкія государства, не могла противостоять измѣнившимся условіямъ. Съ другой стороны, Инцие и психологически одностороненъ. утверждая, что энергія получаеть свою форму оть фантазін, а об'в вм'єсті наставляются мышленіемъ. Во всѣ времена мы находимъ, какъ въ общемъ. такъ и въ частности, и противоноложное теченіе-отъ мысли къ продставленію, а отсюда къ чувству и воль. Самъ Сократь представляль положительную силу, прообразъ великихъ гармопическихъ характеровъ въ последнемъ періоде классической древности, когда дело уже не шло объ участім въ обіцемь хорів, а напротивь каждый отдівльный голосъ доказываль (какъ въ драматизированной трагедін), какую пользу онь извлекъ изъ жизни.

## D. Цѣль исторіи и соціальный дуализмъ.

Возставая противъ преувеличеннаго значенія, которое, по мивнію Ницше, получило въ повъйшее время историческое образованіе, онъ восклицаетъ: подумайте о томъ, чтобы жизнь изжить! (Memento vivere!). Не давайте прошедшему лечь на васъ слишкомъ тяжелымъ бременемъ, подавляющимъ инстинктъ, личность, искусство и мысль! Иначе—уже Гозіодъ этого опасался—придетъ время, когда люди будутъ рождаться стариками.

Значение исторіи не въ томъ, гдѣ его обыкновенно находять, не въ безконечномъ процессѣ развитія и не въ судьбахъ больнюй массы. Вся цѣнность исторіи концентрируется въ единичныхъ истинно великихъ людяхъ; въ нихъ вся цѣль исторіи, и сущность долгаго историческаго процосса сводится единственно къ тому, что онъ даетъ поводъ и возможность къ выступленію этихъ людей.

Постоянные толки объ историческомъ развитіи—зло, на нихъ понапрасну расходуются наши силы, они только взбудораживають толиу. Толна, большая масса—является лишь средствомъ, или препятствіемъ, или коніей— «а, впрочемъ, нусть она убирается къ чорту и къ статистикв!»—Истиное величіе не есть результать массового воздійствія; благородивищее, лучшее

вовсе не дъйствуеть на массы.

Туть Ницие высказаль свой радикальный аристократизмь—аристократическій радикализмь, неправильное опредёленіе. («Несвоевременныя размышленія», второй отдёль). Этоть аристократизмь радикалень вь смыслё послёдовательно доведеннаго до конца аристократизма. Ницше едва-ли бы самъ призналь существительное «радикализмъ», такъ какъ онъ очень консервативень во всемъ томъ, что касается «стада». Здёсь надо рёшиться на выборъ: нельзя быть послёдователемъ Ницше и въ то же время быть «радикаломъ» въ соціальномъ, политическомъ, и собственно даже въ религіозномъ отношеніи.

Нзъ числа его послъдователей отчетливо представляль себъ это, скрывающійся подъ исевдонимомъ Петра Гаста, редакторъ, издатель и комментаторъ иъсколькихъ сочиненій Ницше.

Такимъ образомъ, первоначальная мотивировка аристократизма находится у Ницше въ связи съ его пониманіемъ исторіи, значеніе которой онъ старается свести къ возможному минимуму, что безспорно возможно, если допустить существованіе великаго человѣка, стоящаго выше прошлаго и будущаго, не будучи ни результатомъ перваго, ни причиной или средствомъ для послѣдняго.

Но непоследовательность кроется въ томъ, что толна, масса признается не только за препятствіе, за тормазъ или за копію, но и за средство.

Притомъ не легко усмотръть, какой «вирочемъ» интересъ могла бы найти статистика, занимаясь массой, не признаваемой даже за средство или тормазъ или копно; непонятно также, какое масса можетъ доставить удо-

вольствіе чорту, если она ничему не препятствуетъ.

Позади философіи исторіи у Ницше стоить вліяніе Шопенгауера, отъ котораго онъ никогда не могъ окончательно освободиться. Но странно, что Ницше самъ не замѣчалъ всего пессимизма такого пониманія исторіи, не смотря на то, что опъ все послѣдиее время своей дѣятельности старался отрѣшаться отъ пессимизма. Поэтому, здѣсь, какъ мы увидимъ изъ послѣ-

тующаго изложенія, у него выступаеть разкое противорачіе.

Впоследствій Йицше даль несколько иную, чёмь эту историкофилософскую и нессимистическую, мотивировку своему аристократизму. Въ сочиненій «Человеческое—слишкомъ человеческое» онъ принимаеть за мерило и исходную точку силы жизни и первичность культуры: если жизнь вообще развивается и совершенствуется—-это развитіе и совершенствованіе можеть осуществляться въ некоторой высшей касте, имеющей возможность трудиться свободно; такая высшая каста, въ свою очередь, предполагаеть другую, низшую—родъ циклоновъ—выполияющую матеріальную работу, всегда бо-

лье или менье принудительную.

Только этой высшей кастѣ присвоена свобода духа. «Высшая каста»—говорить Ницше въ одномъ изъ поздиѣйшихъ своихъ сочиненій («Антихристъ», § 57)—«я называю ее меньшинствомъ—нользуется, какъ совершеннѣйшая, и преимуществами меньшинства: въ томъ числѣ правомъ воплощать на землѣ счастіе, красоту, добро». Обѣ касты строго различны. Антагонизмъ ихъ необходимъ. Пизшая каста по мѣрѣ возможности должна быть снабжена заурядными добродѣтелями, стадной добродѣтелью. Религія, обыденная мораль, буржуазныя добродѣтели годны для стада, по не для избранныхъ. «Мнѣ бы не хотѣлосі», говоритъ Ницше («Воля къ мощи», афор. 472). «слинкомъ низко цѣнить эти милыя добродѣтели; но величіе души не мирится съ ними».

Высшая каста является только цёлью, но не средствомъ. Когда аристократія перестаеть видёть въ себъ истинный смысль и правомочность

общества и не въритъ уже въ свое право, превращать безчисленное множество другихъ людей, въ людей, неполноправныхъ, въ рабовъ и орудіе, то это, по Ницие, есть уже признакъ упадка. Общество существуетъ только, какъ фундаментъ, какъ подмостки для техъ избранныхъ существъ. которыя составляють аристократію, подобно тому какъ на о. Явіз ніжая ліана опирается на дубъ и, доростая съ нимъ до его верхушки, выбирается къ свъту и въ выси горделиво выставляетъ на показъ свое счастье! («По ту сторону добра и зла», афор. 258). Уже одинил своимъ существованіемъ такая аристократія выражаетъ то, что придаетъ ціну жизни. Ея значеніс вовсе не заключается въ томъ, чтобы она, какъ аристократія Илатона или Конта въ ихъ идеальныхъ государствахъ, водила и седъйствовала подъему другихъ сословій. Наоборотъ. Даже въ послъднемъ («Воля къ мощи», афор. 12). Ницие объявляетъ однимъ изъ основныхъ своихъ положеній, что задача высшаго вида не ость руководительство низшими, но что, напротивъ, низшій видъ составляетъ то основаніе, на которомъ высшій можеть развивать свою діятельность, приследуя собственныя свои задачи. Однако, и этому высшему виду поставлена цель для будущаго подготовить пришествіе сверхчеловека. «О братья мон», говорить Заратустра. («Такъ говориль Заратустра», III \*) я посвящаю васъ новому благородству: да будете вы творцами и восинтателями и съятелями будущаго!.. Да возлюбите вы землю дътей ванихъ, и эта любовь да будеть новое ваше благородство». — Итакъ, въ будущемъ есть и еще одна цёль, и аристократія, значить, не есть конечная цёль исторіи: требуется образование новой расы въ средъ высшей расы. Проблема оказывается труднее. чемъ казалось сначала \*).

Низшая раса, демократія, служить матеріальнымъ основаціємъ, она обязана исполнять матеріальную, черную работу. Демократическія учрежденія имѣють, не взирая на присущее имъ скучное однообразіє, то полезное свойство, что онѣ мѣшаютъ тиранніи. По мы не знаемъ, какимъ образомъ удается удержать низшую расу въ опредѣленныхъ для нея границахъ.—Самъ Ницше въ первомъ своемъ трудѣ высказывается, что иѣтъ ничего болѣе ужаснаго, какъ пизведенные до варварства рабы, постигнувшіе всю неправду своего существованія и готовящіеся къ мести.

Но развѣ можно помѣшать циклопамъ поумиѣть и дѣлать сравненія? Всегда легче убѣдить господъ, что они нуждаются въ рабахъ, чѣмъ рабовъ въ томъ, что имъ нужны господа. Этотъ взглядъ Ницше слишкомъ, по дѣтски, романтиченъ, или даже варварски грубъ. Онъ признаетъ сохраненіе военнаго строя въ государствѣ за лучшее средство, поддержать великую традицію по отношенію къ высшему сильному типу человѣка. («Воля къ мощи», афор. 327)—и этимъ обнаруживаетъ свою впутреннюю связь съ господствующими въ настоящее время въ Германіи условіями.

Недаромъ и другъ его Петръ Гастъ восхваляетъ военщину, называя се «прекраснъйнимъ, самымъ кръпкимъ и мужественнымъ учрежденіемъ нашего плебейски и торгашески обабившагося времени»!—Поэтому и народное просвъщеніе—эло, такъ какъ оно вселяетъ въ пизшую расу нежеланіе мириться—какъ средство или копія—съ своей судьбой!

Но и къ высшей расъ предъявляется требование серьезной работы и п большаго самообладания, нужнаго для сохранения своего положения. Аристократия должна опредъленнымъ образомъ регулировать свою жизнь, чтобы сохранить къ себъ почтение.

<sup>°)</sup> Взглядъ Ницше здѣсь нѣсколько измѣнился. Въ «Несвоевремонныхъ размышленіяхъ (III отд., § 5) онъ еще считаль задачей оспъсъ людей--выработать великаго человѣка. Тамъ двойственность не была еще такъ рѣзка, а проблема не такъ запутана.

Высшіе классы не должны жить по-мужицки. Имъ преднисывается умбренность и запрещается публичное выставленіе роскоши. Раззолоченная грубость и шутовское чванство подрывають авторитеть культурности Равнымъ образомъ псльзя одобрить внезаинос, не заработанное обогащеніе и дурное распредёленіе собственности («человіческое—слишкомъ человіческое»). Слідовательно, Ницше все-таки признаетъ необходимость ограниченій и не допускаеть, чтобы его высшая каста или раса изживала жизнь, не налагая на себя никакой узды. Она должна сама «управлять» собою, быть можеть, даже пемного и другими кастами (допуская вонискій паборъ).

Не легко понять, какимъ образомъ величіе можетъ умаляться, выполняя какую либо функцію. Какъ будто достоинство силы можетъ пострадать отъ употребленія силы! Тамъ, гді дійствительно имістся избытокъ силы, должна имісться и возможность осуществлять, въ одно и тоже время, и ціль и средство, и притомъ въ широкихъ размісрахъ. Мы відь только и можемъ измісрять силу по значенію произведеннаго ею дій-

ствія.

Въ этомъ сказывается основное различіе между взглядами Ницше и Гюйо. Оба согласны въ томъ, что за силой и избыточной полнотой жизни должно быть признано важное значение. Это составляеть, такъ сказать. предметь ихъ общаго вфрованія. Ницше въ своемъ экземплярф сочиненій Гюйо написаль на поляхъ свои примъчанія, выражающія его согласіе и признаніе такого рода взглядовъ автора. Но тогда какъ Гюйо видитъ въ непроизвольной экспансивности причину преданности и симпатіи какъ къ подямъ, такъ и къ идеямъ, Инцие выражаетъ, особыми знаками на поляхъ, свой протесть, а при повтореніи этого взгляда у автора пишеть на поляхъ: «Idee fixe!» Самъ онъ объясняетъ обусловленное избыткомъ силы, непроизвольное стремленіе къ ділтельности «волей къ мощи», и именно стремленіемъ осуществлять свою мощь надъ другими. Какъ и Ларошфуко. Ницше склоненъ приписывать всё чувства и побужденія эгонаму, эгонамъ же онъ нонимаетъ, какъ стремление «распускать мощь». Несомнънно правъ Гюйо, полагая, что это непроизвольное стремление коренится глубже, чъмъ различіе между эгоизмомъ и альтрунзмомъ. Инцие въ этомъ отношеніи болье догматикъ, чъмъ французский философъ.

Большое противорвчіе заключается въ положеніи о соціальномъ дуализмв, если къ низшей каств предъявляется при этомъ требованіе умиленія и почитанія передъ такимъ культурнымъ развитіємъ, котораго сама эта каста не можетъ сдвлаться соучастницей. Какъ можетъ стадо преклониться предъ великими людьми, съ которыми оно не имветъ никакого духовнаго отношенія? Тутъ Карлейль былъ болве правъ, чвмъ Ницше, замвтивъ («Past and Present» I, 5) по поводу ходячаго выраженія «аристократія таланта»: Истинный взглядъ на талантъ предполагаетъ истинное предъ нимъ преклоненіе и—о небо—предполагаетъ множество различныхъ вещей! Эти то различныя вещи не тревожатъ Ницше, всецвло занятаго

«нафосомъ дистанціи».

## Е. Возмущение рабовъ въ морали.

Соціальный дуализмъ, по Ницше, явленіе не только правильное и желательное, но и естественное. Онъ объясняется историческимъ происхожденіемъ морали («Генеалогія морали»). Моральныя понятія и эпитеты исходятъ отъ господствующихъ, сильныхъ и счастливыхъ, выражая ихъ чувство счастья и самочувствіе въ противоположность слабымъ и немощнымъ. Хорошими» первично были благородные, мощные, высокопоставленные. Хорошо» обозначаетъ нёчто «перворазрядное»; оно первоначально не ка-

сается не этоистическихъ дъйствій. Высшая культура часто начинается съ того, что сильная раса порабощаеть болье слабую, отчего наступаетъ положеніе извъстной дистанціи, разницы, которая дълаеть превосходство болье осязательнымъ. Нонятіє политическаго превосходства становится за-

тымъ понятіемъ превосходства духовнаго.

Ревностное изучение Феогнида, которымъ Пицше запимался въ ранней юпости, оставило тутъ свои слъды. У Феогнида, аристократа до мозга костей. изгнанника изъ родного города Мегары, «хорошіе» обозначаютъ аристократовъ, «худые» лицъ изъ народа, чернь. Ницше, впрочемъ, какъ на историческіе примъры ссылается на переселеніе народовъ, на эпоху возрожденія и на Наполеона. Возможно, что на него имъли вліяніе и внечатлънія, вынесенныя имъ изъ дътства.

Родной его городъ Наумбургъ быль бюрократическимъ центромъ провинціи и сознаніе собственнаго, достоинства, господствовавшее тамъ въ кругахъ разныхъ тайныхъ советниковъ было первое своего рода «благородство», которое позналь будущій апостоль аристократін духа. Для Ницше во всякомъ случав характерно, что онъ разсматриваеть и подвергаеть изследованию условія дистанціи съ одной только стороны, вовсе не помышляя о томъ, какое воздействіе та же самая дистанція можеть оказать на другую сторону, какія чувства боязни и благогов'єнія, дов'єрія и удивленія могуть здісь возбудить великія блестящія личности. А между тімь эта сторона и есть именно та, изъ которой исторически беруть начало моральныя представленія. Было бы наиболье последовательнымь, если бы Ницше самъ это призналъ, потому что «благородныя» натуры, по его возэрвнію, покоятся въ себв, изживають жизнь изъ себя, безъ реактивныхъ чувствъ. Л при такомъ воззрвній нельзи считать последовательнымъ. признаніе, что эти натуры могуть составить понятіе о взаимоотношеніяхъ. или вообще могуть дойти до сознанія дистанціи. Къ тому же надо допустить, что господствующая раса еще до совершившагося завоеванія составляла общество, въ которомъ уже успъли образоваться моральныя представленія на основ'є оцінки таких качествь, напр., храбрости, которыя представлялись для даннаго общества наиболее ценными.

Естественная одінка, произведенная сильными и счастливыми, у которыхъ воля къ мощи могла свободно проявляться, была, по мивнію Ницие, пасильственно опрокинута моральнымъ возстаніемъ рабовъ, последствія котораго вредно отражаются еще теперь на нашей современной культуръ. Въ этомъ особенно повинны жиды, —племя, само величавшее себя избраннымъ, но которое Тацитъ съ большимъ правомъ считалъ рожденнымъ для рабства; его пророки провозглашали, что быть богатымъ и могущественнымъ то-же, что быть безбожнымъ и злымъ. «Міръ» сдваален браннымъ словомъ, бъдность и нищета стали превозноситься. Продолжение и полное развитие этого направления принесло съ собою первое христіанство. Въ Откровении Іоанна особенино чувствуется ненависть безсилия. Тутъ была возв'вщена война Тудеи и Рима, безсилія и силы. Свобода, гордость и духовная самобытность были принесены въ жертву. Это направление мысли было доведено до конца Навломъ. У апостоловъ не было пониманія Христовой смерти, которая именно и была великимъ актомъ освобожденія; они превратили ее въ искупительную жертву, въ прославленіе страданія.—Въ сочиненіяхъ последнихъ годовъ у Пицше наканливается противъ христіанства такая масса попошеній, что его сестра можетъ объяснить это только чрезм'врным в употребленіем клоральгидрата, которым он в злоунотребляль вы последній годь передь катастрофой.

По Пицие, моральныхъ возстаній было не одно, а пъсколько. Уже до христіанства буддизмъ и сократизмъ были такими возстаніями, лишь

болъе благородными. Въ послъдующія времена реформація является возстаніемъ, направленнымъ противъ аристократической свътскости католической церкви и возрожденія; наконецъ, вольнодумство, революція, демократизмъм—естественныя науки (которыя, благодаря принципу общей закономърности, демократизируютъ природу!)—такія же возстанія. Со стремительной поспъшностью Ницше развиваетъ понятіе моральнаго возстанія рабовъ; едва усмотръвъ его, Ницше примъняетъ его, подобно ідее віхе, къ самымъ разнороднымъ, взаимно противоръчивымъ стремленіямъ. Если вообще можетъ бытъръчь о томъ, что въ его идеяхъ обнаруживается доказательство его болъзненнаго состоянія, то это здъсь, гдъ Инцше самъ подрубаетъ сукъ, на которомъ сидитъ.

Но Ницие не видёлъ, что «жизнь» бьетъ сильнымъ и богатымъ ключемъ именно тамъ, гдѣ онъ находилъ рабовъ. Первое христіанство и представляетъ собою именно то, что Питцше называетъ вакхическимъ движеніемъ, духовнымъ «прорываніемъ», оно есть, частью въ экстазѣ, проявленіе высшей тоски, высшаго стремленія, нѣчто безусловно единственное! Ту роль, которую игралъ дельфійскій храмъ въ отношеніи вакханизма, выполнила іерархія и церковная организація, удержавъ въ берегахъ этотъ могучій потокъ, хотя она дѣлала это не всегда по-аполлоновски, вопреки благородству, которое, въ глазахъ Ницше, отличаетъ организованную іерархію.— Аналогичныя замѣчанія можно сдѣлать и по отношенію къ другимъ «воз-

станіямъ рабовъ».

Ницие находиль обоснование для своей теоріи о возетаніи рабовъ въмнимомъ наблюденіи, что счастливые люди лучше, чъмъ несчастные; что счастливые живуть собственной жизнью, развивають непроизвольно свою дъятельность, такъ какъ она уже опредъляется у нихъ изнутри; что они не пуждаются пи въ непависти, пи въ перетолковываніи, такъ какъ они не находятся въ состояніи зависимости. Дъятельность же несчастных в опредъляется извив, она реактивна; зависть, недовъріе, ненависть и обманъ близки имъ, такъ какъ они зависимы. Счастливые положительны, несчастные отрицательны. Нельзя, конечно, спорить, что если активныя или счастливыя натуры «распускають свою мощь» такимъ образомъ, что кругомъ себи причиняютъ страданія, — то они легче забывають это, чъмъ тѣ, на которыхъ они выпускали эту свою мощь. Но непослъдовательно приписывать презрѣпію такую важную роль въ психологіи счастливыхъ, потому что презрѣпіе—чувство явно реактивное.

На изложенномъ обосновании Ницие однако не остановился. Онъ находить ранковиес, консчное обоснование социального дуализма и теории

возстаній рабовъ, страннымъ образомъ, -- въ утилитаризмъ.

# F. Философское обоснованіе соціальнаго дуализма.

Ницие любить называть себя непризнающимъ морали — имморалистомъ, объявляетъ о своемъ намвреніи уничтожить всякую мораль и, какъ извъстно, озаглавиль одно изъ своихъ сочиненій «По ту сторону добра и зда». Однако, изъ предыдущаго изложенія ясно видно, что онъ на самомъ дъть намвревался некоренить одну лишь рабскую мораль. Онъ гдъ-то говорить, подражая извъстной эпиграммѣ Шиллера, что онъ хочетъ устранить мораль «ради моральности». Переоцівнить— вотъ что онъ хочетъ но для этого требустся масштабъ, принципъ, который по необходимости долженъ выражать какую либо основную цівность. Если мы зададимъ себъ вопросъ, какой же это принциць оцівниванія, то мы къ удивленію своему найдемъ, что это утилитарный принципъ благоденствія — «человъческое преуспітяніс» (см. предисловіе къ «Генеалогіи морали»). У него основной вопросъ, послужила ли прежняя моральная оцінка человъческаго

рода къ его благополучію или нётъ. Онъ обращаетъ главное вниманіе на то, выражаетъ ли извёстное дёйствіе или извёстная личность подъемъ или нониженіе жизненной силы.

Онъ задается задачей-правда немного поздно-распределить научно ценности по скале, устанавливаемой по величине и объему силы («Скала счета и мфры силы». См. «Воля къ мощи», афор. 353). Къ сожальнию, его настолько заняли разглагольствованія, направленныя противъ рабской морали и стада, что у него уже не оставалось времени серьезно заняться этой задачей и развить въ болже опредкленной формк то, что онъ называль моралистическимь натурализмомь («Воля къ мощи» афор. 192). Пужны діописовское оц'єниваніе, этика жизненой силы и жизнерадости. Начиная съ высокой радости, когда человъкъ чувствуетъ себя въ полной мъръ обоготворенной формой и самооправданиемъ природы, и кончал радостью здороваго мужика и здороваго полуживотнаго, -всю эту длинную, исполинскую свътовую и красочную скалу счастья греки именовали, не безъ признательнаго благоговѣнія посвященныхъ: Діонизосъ! («Воля къ мощи», афор. 482). Дело, значить, въ томъ, чтобы создать такое счастье, которое соответствовало бы данной поре жизни. Утилитарная этика, такъ часто осм'вянная Пицше, могла-бы-если откинуть изв'естныя «благородства», за которыми скрываются неразрышенныя проблемы—присоединиться къ этому воззрѣнію, особенно послѣ сдѣланной Иицше оговорки. Онъ именно категорически заявляеть, что дело не въ счастье отдельной личности или одной какой либо касты, но, что требуемое могучее развитие и жизненное счастье нужно ради рода, «только ради совокупности жизни». Только ради всего рода можетъ быть признана ценность самосохраненія отдельнаго индивида; собственно говоря, понятіе индивида, Единственнаго, какъ онъ понимался до сихъ поръ, основано на заблуждении («Сумерки боговъ», афор. 33).

Вотъ конечное обоснование соціальнаго дуализма и господской морали. Итакъ, господа и сверхчеловѣки заключають въ себѣ самихъ не свою цѣль только; какъ они въ конечномъ счетѣ будутъ оцѣниваться, зависитъ отъ того, занимаютъ ли они мѣсто въ восходящей линіи родовой жизни, или нѣтъ, зависитъ, слѣдовательно, отъ степени ихъ содѣйствія развитію человѣческой жизни. Петръ Гастъ, ученикъ и толкователь Инцше, допускаетъ, что его учитель въ извѣстномъ смыслѣ утилитаристъ, но что онъ расходится съ обыкновеннымъ утилитаризмомъ, обращающимъ вниманіе только на ближайшую, непосредственную пользу. (Гдѣ найти такой «обыкновенный утилитаризмъ», къ сожалѣнію, не указывается. Во всѣхъ своихъ видахъ утилитаризмъ требуетъ, чтобы результаты дѣйствій были разслѣдываемы до послѣднихъ доступныхъ предѣловъ).

Само по себъ, вполнъ возможно, что благоденствіе рода обусловливается ръдкимъ контрастомъ между господами и рабами, хотя не легко понять, какимъ образомъ такой контрастъ, въ условіяхъ современнаго культурнаго развитія западной Европы, могъ-бы быть установленъ и проведенъ. Ницше и не дълаетъ серьезной попытки въ этомъ направленіи. Предпринятая въ свое время Стюартомъ Миллемъ попытка доказать, исходя изъ его демократическаго основного положенія, пеобходимость индивидуальной свободы, самобытности и величія, была гораздо основательнъе, чъмъ опытъ Ницше показать, съ основной точки зрънія своего аристократизма, необходимость рабства. Однако, Ницше осмъиваетъ не только Милля, но и остальныхъ англійскихъ мыслителей, хотя самъ, если принять во вниманіе строгость и методичность изслъдованія, онъ едва ли достоинъ развязать ремень ихъ сандалій.

Во всякомъ случат можно признать установленнымъ следующее по-

ложеніе: мыслимо, что соціальный дуализмы наибольс нолезены человьческому роду, но немыслимо,—такы какы вы этомы заключается внутреннее противорьчіе.—видыть конечную цыль только вы отдыльнымы индивидамы или кастамы по вы то же самое время усматривать конечную цыль вы благоденствій цылаго рода.

Но Нитише, дойдя до послѣднихъ, рѣшающихъ пунктовъ, уже не философъ, а поэтъ. Во что ему не дано было проникнуть мышленіемъ, явилось ему, какъ великое видѣніе будущаго. Къ этому видѣнію мы тепевь

и обратимся, чтобы услышать последнее слово Нитцше.

## G. Послѣднее «да»—и смерть Заратустры.

Дъйствіе контраста огромной силы, бурное стремленіе осилить до конца міровозэрьніе, явившееся у него въ нервой юности подъ вліяніемъ Шопенгауера и Вагнера—вотъ что натолкнуло Ницше на такую идею, на такое видьніе, которое рьзко противорьчить всему, что онъ до того или въ то же самое время утверждаль, какъ полемикъ. Какъ таковой, онъ реагируетъ на себя, и не насодить достаточно сильныхъ выраженій для этой реакціи. Мышленіе ему недостаточно; но онъ располагаеть даромъ высокой, могуче настроенной поэзіи. И онъ возвращается къ основной идев своего юношескаго труда, о рожденіи трагедіи. Жизнь должна быть возвеличена. Жизпенное стремленіе сказывается, какъ велельніе мощи, и это велельніе можеть и должно быть сильнымъ и смълымъ, чтобы выбирать себв, даже, боль—и не только какъ средство,—чтобы пожелать себв повторенія жизни, той же самой жизни, которую оно уже разъ познало, со всьми ся лишеніями и страданіемъ.

Пророкъ Заратустра собралъ къ себѣ тамъ, въ высокой пещерѣ въгорахъ людей высшей категоріи, тѣхъ, что страдали, не признанные и преслѣдуемые демократически настроенной чернью. Онъ возвѣщаетъ имъ, что имъ будетъ все хуже и трудиѣе, что изъ нихъ все больше и больше будетъ погибать. Предстоитъ не поддержаніе человѣка, но нарожденіе сверхчеловѣка. Мы можемъ въ человѣкѣ любить только перерожденіе и погибель. Дѣйствуютъ силы столь могучія, далекія и педосягаемыя, что неудивительно, если разобьется скудельный сосудъ, въ которомъ они себя проявляютъ и развиваются. Состраданіе къ этимъ высшимъ людямъ, вотъ пос-

ледній грехь Заратустры. («Такъ говориль Заратустра» IV).

Что же такое сверхчеловъкъ? Онъ форма бытія, которая отстонтътакъ далеко отъ человъка, какъ человъкъ отъ обезьяны. Въ его нарожденін «смыслъ земли». Это новый типъ жизни, который долженъ быть осуществленъ, а словомъ «сверхчеловъкъ» выражается понятіе или символъ этого-

типа. («Воля къ мощи», афор. 390).

Въ осуществление этого типа человъчество обращается, когда настанеть великій полдневный часъ въ пути развитія, свою надежду и свою задачу. Ницие туть больше прежияго подчеркиваеть надежду, виды будущаго. По важно здъсь то, что очертанія новаго типа жизни, данныя віпцше тамъ гдѣ онъ въ своемъ изложеніи болье положителенъ, указываютъ другое направленіе, чѣмъ когда онъ представляетъ намъ господскую мораль. Онъ уже не требуетъ чистой силы, зато онъ требуетъ великодушной любви къ человъку. Даже въ христіанствѣ онъ уже не находитъ достаточно любви, потому что оно призываетъ горе на главу смѣющихся. Какъ только Инцше приходится развить положительную сторону своего идеала и устранить реакціонное настроеніе, понятіе сверхчеловѣка передвитается. Это прежде всего видно на самомъ Заратустрѣ: Склопивъ людей высшаго порядка примкнуть къ своей идеѣ, онъ начинаетъ предчувствовать близость великаго полудня. Тутъ онъ большо не можетъ оставаться.

въ своемъ горпомъ одиночествъ. Его тянетъ излучать свой свъть на міръ. подобно солнцу. «Великое свътило», обращается онъ къ солнцу, «ты глубокое око счастья, что было бы все твое счастье, если бы у тебя не было тъхъ, кому ты свътишь!» (Такъ говорилъ Заратустра», Г. 3). «Разъ еще хочу я къ людямъ: среди нихъ погибнуть хочу, умирая, хочу богатъйший имъ даръ даровать. Учился тому я у солнца, въ часъ заката, у пребогатаго солниа: золото льетъ оно въ море отъ несмътныхъ сокровищъ, такъ что и бъдиваний рыбакъ золотымъ весломъ гонитъ лодку. Это узръль я, когда у меня не хватало слезъ, созерцая!» («Такъ говорилъ Заратустра», III. О старыхъ и новыхъ скрижаляхъ). Заратустра ненавидитъ свою ненависть. «Благославляющимъ сталъ и и волящимъ: и долго боролъ и себя для того и борцомъ былъ, да будутъ свободны мит руки для благословеній!» (Ibidem. До восхода).—Зд'єсь воленіе мощи безспорно проявляется не такъ, какъ тамъ, гдв говоритъ у него «презрвніе къ стаду». Именно жизненное стремленіе, стремленіе отовсюду, изъ всёхъ закоулковъ изгнать нессимнамъ привело Ницше на эту высоту. На этомъ завершается послъдовательное развитие основной идеи Ницие.

Теперь, такъ отчетливо постигнувъ цёль и настоящую свою задачу. Заратустра запёлъ полуночную пёснь. Эту пёснь (Инцие называетъ ее «самой одинокой пёснью, которая когда либо складывалась») Ницие сочинилъ одной ночью, находясь въ Римё, на площади Барбарино; но въкнигѐ своей онъ переноситъ время и мёсто: полночный часъ предъпещерой Заратустры. Въ этой строфё Ницие взялъ такое цёльное настроеніе, намётилъ такую охватывающую идею, какія онъ обыкновенно не могъ ни удержать, ни выразить. Онъ такъ близко, насколько вообще мыслимо, подошелъ здёсь къ великому, концентрированному выраженію вдохнопенной

резиньяцій и завосваннаго упованія.

Вотъ эта ивснь:

O Mensch! Gib acht!
Was spricht die tiefe Mitternacht?
«Ich schlief, ich schlief,—
Aus tiefem Traum bin ich erwacht:—
Die Welt ist tief,
Und tiefer als der Tag gedacht.
Tief ist ihr Weh,—
Lust—tiefer noch als Herzeleid:
Weh sprisht: Vergeh!
Doch, alle Lust will Ewigkeit,—
—will tiefe, tiefe Ewigkeit!» \*).

Чрезъ страданія, скорбь, сомнѣнія и презрѣніе Ницше пронивъ къ глубокой вѣрѣ въ жизнь. Тутъ онъ въ поэтической формѣ высказываетъ старую біологическую теорію о чувствѣ удовольствія, какъ выраженіе жизненной силы и прогресса. Въ каждомъ движеніи удовольствія, онъ видитъ проявленіе воли къ сохраненію и продолженію жизни.

По эта последняя идея, воля къ сохранению жизни, у Ницие принимаетъ своеобразный видъ. Она сливается воедино съ волей къ повторению жизни. Въ конечномъ итогъ Ницие казалось необходимымъ, чтобы происходившее когда нибудь въ будущемъ снова пришло совершенно такъ же.

Скорбь эта міра глубина, Но радость глубже, чёмъ она; Жизнь гонить скорби, тёнь! А радость рвется въ вёчный день, Въ желанный, вёковёчный день. Пер. Ю. Антоновскаго.

<sup>\*)</sup> О, другъ, вникай! Что полночь говоритъ? Впимай. Бълъ дологъ сопъ— Глубокій сонъ, развѣянъ опъ:— Міръ—глубина, Глубь эта дяю едва видиа,

Онъ исходить изъ того взгляда, что міръ состоить изъ опредёленнаго коинчества элементовъ, такъ что возможно только опредёленное, конечное число комбинацій. Разъ опо исчерпано, должно начаться повтореніе.

Міровос теченіе представляєть изъ себя круговороть, который уже повторялся безконечно и въ будущемь будеть повторяться. Когда Ницше охватиль эту идею, она его ужаснула. Онь смотрёль на псе, какъ на необходимый законъ естественной науки, подвергавшій его оптимизмъ жестокому испытанню. Приходилось не только добровольно брать на себя муку, но и перетерп'ввать ее все снова и снова. Тымъ громче стало раздаваться его поб'єднос ликованіе, когда онъ наконецъ одол'єль страхъ передъ повтореніемъ и нашелъ въ этомъ одол'єніи высшее возможное воленіе жизни.

Интересно, какимъ образомъ Пицше въ этомъ сходится съ Киркегардомъ, для котораго повтореніе было также пробнымъ кампемъ сплы и важности жизни. Положеніе Киркегарда: «Кто хочетъ повторенія, тотъ истинный мужъ», составляетъ также одно изъ основныхъ положеній Ницше. Эта идея и лежитъ въ основъ «Заратустры», хотя она здѣсь нерѣдко затемняется нѣкоторыми афоризмами, не находящимися съ нею въ достаточно ясной связи. Если бы Ницше довелось разработать заключительную часть книги, общая ея идея, несомнѣнно, заняла бы принадлежащее ей

но праву мъсто.

Идею повторенія Заратустра прежде всего возв'єстня внодям высшаго порядка, собраннымъ предъ входомъ въ его пещеру въ горахъ. Послъ ивкотораго сопротивленія опъ склоняеть ихъ принять ее, такъ что даже самый гадкій человѣкъ» восклицаеть: «Такъ это-была жизнь?-Такъ и быть! Еще разъ!» Затьмъ Заратустра спускается съ горъ, чтобы возвъстить большой массъ условія жизни. Онъ собираеть всьхъ людей на праздникъ и даетъ имъ новые законы. Устанавливается порядокъ по достоинству каждаго, основанный на действительной жизненной ценности. Борьба кастъ, къ счастью, теперь кончена. Рѣнительной задачей правящей касты объявляется пріобретеніе глубокаго, безусловнаго доверія управляемыхъ. Пора ненависти, направленной противъ демократической нивелировки, миновала. После этого Заратустра приступаетъ къ, осуществлению своей истинной задачи. Онъ сперва возв'ящаеть великую надежду на приществіе сверхчелов вка, которое становится возможнымъ, вследствіе установленія повой оцінки. Потомъ наступаєть великій, страпный моменть, когда онъ объявляеть людимъ, что все будеть повторяться. Но теперь идея уже стала сносной, не только для него самаго, но и для людей. На его вопросъ: «Хотите ин вы все это еще разъ?» всв отвваютъ «да», и Заратустра отъ радости умираетъ. (См. наброски 5 и 6 частей «Такъ говорилъ Заратустра», соч. т. XII).

Здёсь Инцие, въ поэтической формѣ, снова вернулся къ соціальному дуализму и господской морали. Это доказывается уже тѣмъ, что Заратустра спускается, что бы возвѣстить людской массѣ величайшія истины. равнымъ образомъ, и тѣмъ, что борьба кастъ кончена. У рода явилась

одна общая цвль.

Нельзя отрицать, что Ницше подвергаеть нашу в вру въ жизнь тяжкому испытанію. В в возможно им вть великую в вру въ жизнь и въ то же время не желать продълать снова всв прежнія глупости и мальчишества, подвергаться вновь т в же страданіямъ и огорченіямъ. Но у насъ и н в то основанія допускать абсолютную повторяемость. Опыть намъ ее не доказываеть, и ч в глубже мы въ нашемъ познаніи проникаемъ въ бытіс, т в болье оно кажется намъ непечерпаемымъ, т в то больне разнообразія и последующихъ возможностей оно обнаруживаеть. Воинствующее жизненониманіе, — а всякое жизненониманіе, которое не боится смотр в глаза д в йстви-

тельности, должно быть готовымъ къ борьбь—такое жизнепониманіе должно отводить одно изъ главныхъ мѣстъ идев о новомъ, о невѣдомомъ, возни-кающемъ либо, какъ грозящая опасность, либо, какъ заманчивая задачалибо, какъ манящая надежда. Ничто не говорить въ номъртого, что ограниченность бытія обусловливаеть ограниченное число существованій, которыя должны вѣчно смѣняться. Иѣтъ, поэтому, необходимости, чтобы наша вѣра въ жизнь искупалась въ томъ чистилищѣ, которое ей готовить вдохновленный Діонисомъ Инцие.

Какъ Инцие вообще довелъ настроеніе дисгармоніи и презрѣнія до крайнихъ стененей возможнаго, такъ у исго, въ заключительныхъ сто идеяхъ, и реакція противъ всякаго пессимизма доведсна до крайности. Увеличенія чувствъ всюду управляють его мышленіемъ. Онъ занялъ мѣсто въ исторіи философіи не за научное трактованіе проблемъ, по благодаря страстности и часто геніальному нафосу, съ которыми онъ высказываетъ взаимно противорѣчащіе другъ другу взгляды и тѣмъ придаетъ имъ отчетливую и ясную постановку. Его значеніе симитоматично. Онъ сдълать насъ свидѣтелемъ внутренней драмы, происходившей въ душѣ, на которой глубоко и энергично отражались направленія эпохи и жизни.

### ОГЛАВЛЕНІЕ

| Предисловіе.                                                                                                                                                                        |          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| Часть первая.                                                                                                                                                                       |          |
| П. Идеалистическое направленіе. Фихте, Шеллингъ, Гегель—Шопенгауеръ,     Гартманъ     П. Реалистическое направленіе. Гербартъ. Летце     П. Неокаптіанизмъ. Фридрихъ Альбертъ Лапге | 3 723132 |
| Часть вторая.                                                                                                                                                                       |          |
| Альфредъ Фуллье и современная французская философія                                                                                                                                 | 79       |

NI 1721 54500